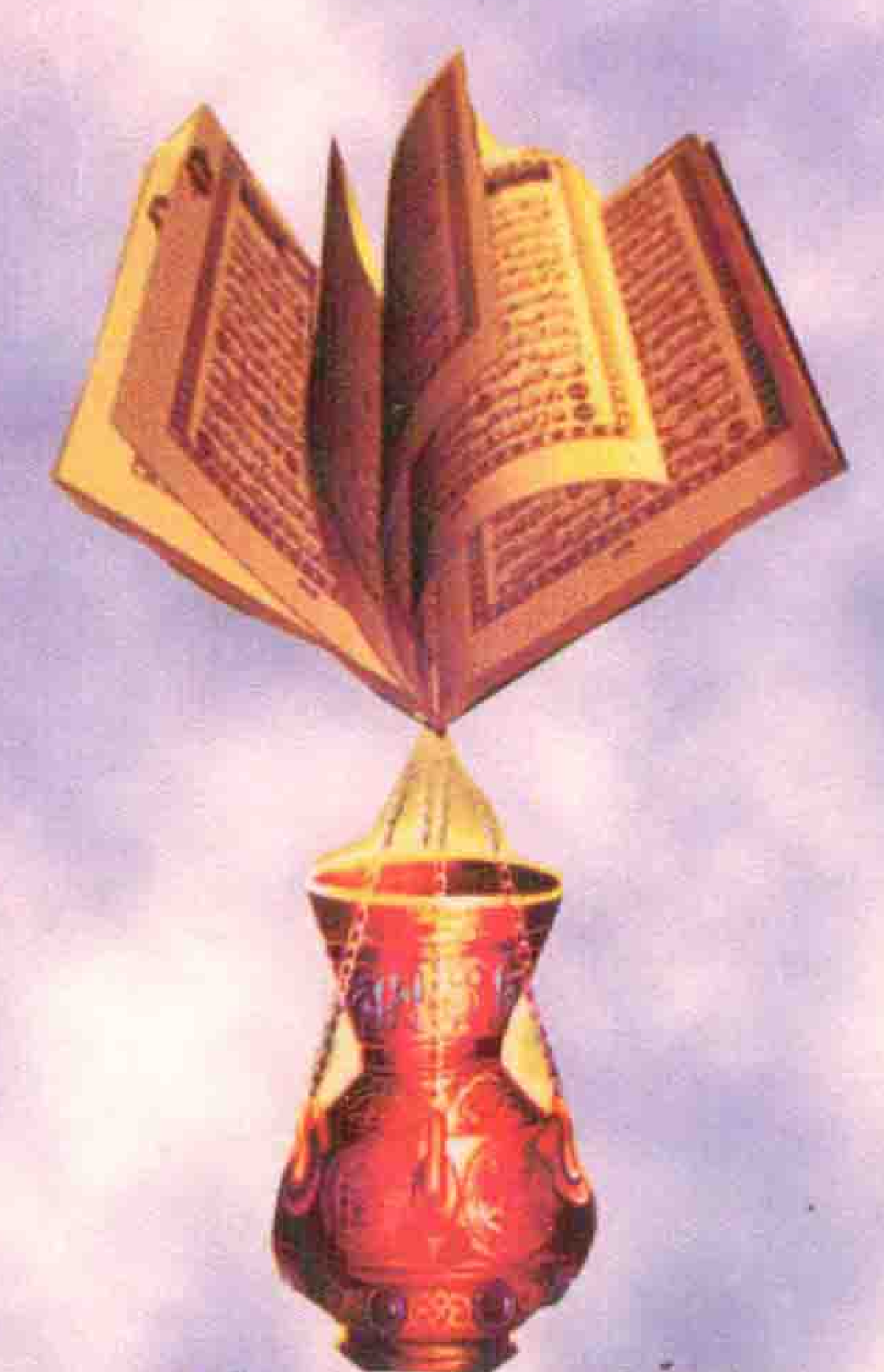
# خسو القرآن

تأليف أحمد عبد الستار الجواري



النّاشير مكتبة اللغة العربية \_ شارع المتنبي \_ مجمع الزوراء

#### مطبؤك الجنبخ الغالم الغرافي

## CY SUPPLY OF SUP

أحرع العالي فالمحواري



مَطبعة المجمع العِلني العِراقي

بغـداد ۱۳۹٤ هـ ۱۹۷۶ م

.

.

.

•

•

•

-

.

•

.

.

### 

### سيم (الأعراق الراجع)

هــذا بحث عنيت به مدة من الزمن غير قصيرة ، وقد شغــل فكري وأنا أنظر في تأمل وإمعان إلى العبارة القرآنيـة حين أتلوها أوحين أستمع اليها.

ولقد بدأت هذه العناية بفضل ممارسة ما كتبه العلامة ابـــن هشام في شرحه على الألفية ، أو في كتابه الجليل القدر (مغني اللبيب). وكانت مدارسة هذين الكتابين أدعى إلى التأمـــل وإنعام النظر ، ولاسيما ما خلعته عليهما العبارة القرآنية من دقة في العبارة واستبعاد للفضول في الأسلوب وفي القاعدة النحويــة. وقد برزت من خلال ذلك ظواهر وحقائق تنبئ بتقصير النحاة عن استقصائها والوقوف عند ها حين وضعوا قواعد النحــو، مستنبطين إياها مما لايرقى إلى المألوف الحيد بله الرفيع من الكلام.

او حين اعملوا القياس والاستنتاج الذي لايقوم على اساس موضوعي ولقد حملتني مهابة هذا الموضوع وجلالة قدره على تـــأمـــل عواقب الخوض فيه ، ولكنها لم تقعدني عن تتبع اجزاء منه في اناة وفي رفق وفي حذر ، يعرفها من يعرض للبحث في مسائل النحو ومشكلاته التي استسلم لسلطانها فطاحل من العلماء ،غـير واجدين فوق ما تزودوا زيادة لمستزيد.

ثم هممت بمادة جمعتها منذ سنين اقلب فيها واعيد قراءتها وأجتهد في كتابة بحث عنها ، ولكني ارتددت ارتداد العاجــز عن ارتياد آفاقها حسيراً لاقبل له بالوفاء بهــا .

ولما اذن لي أن اشهد المؤمر المشرك لمجمع اللغة العربية بالقاهرة والمجمع العلمي العراقي الذي انتظم عقده في القاهرة في شباط والمجمع العلمي العراقي الذي انتظم عقده في القاهرة في شبات يقع فيها بعض المفسرين والمعربين لآي القرآن الكريم للأستاذ الثبت المحقق الشيخ عبد الرحمن تاج . وقد كان بحق واسطة العقلل المناف قيمة لأساتذة أجلاء مازال عطاؤهم للمعرفة ثرا جزيل النفع جم الفوائد .

ولقد حملتني الاستزادة من الاستفادة على أن أقول في التعقيب على البحث المنوه به للدكتور الشيخ عبد الرحمن تا جكلاماً وقع من نفسه ومن نفوس أولئك الأساتيذ الأفاضل موقع القبول ،

وذلك لعمري غاية ما يطلبه مثلي من امثالهم.

ثم كان من هذا المجمع الرفيع المقام رضى عن بحث في اصول اللغة القيته وكان عنوانه « من دلائل القدم في اللغة العربية » . وفيه إشارات إلى مسائل في نحو العبارة القرآنية جعلت فريقاً من أهل الفضل يستحثني أن أقدم على خوض هذا المدى الذي كنت أجدني أقل ممن يحق لهم أن يوغلوا فيه .

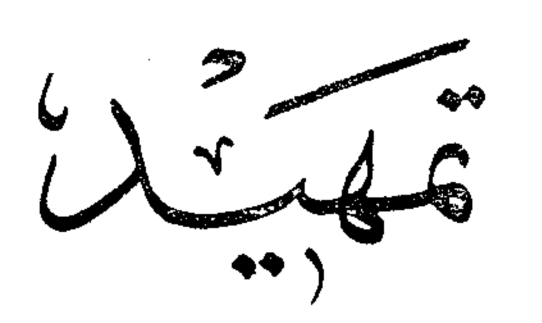
وهكذا يسر الله لي أن أتقحم هذا المجال ، وأن أحرر هذه الصفحات عسى أن يكون فيها خدمة مهما ضؤلت للكتاب العزيز واللغة العربية العزيزة.

ولم تبلغ بي الحرأة مبلغ الاقدام على نشر هذا البحث إلابعـد أن عرضت شيئاً مما تناوله على بعض الأفاضل، وكان يستحثني أن أخرجه وأن أنشره.

ولقد أقدمت على نشره مدركاً أنه جهد مقل آثر أن لايضن به غلى الدارسين ، مؤملا أن يقع لدى الباحثين موقع التقديرلما بعث على بذل الحهد فيه والاقدام على نشره.

عسى الله أن يجعل فيه أثارة من نفع ، وأن يوفق لاستكمالــه والاستزادة مما قصد اليه . وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت واليـه أنيـــب .

•



#### بسم الله الرحمن الرحيم

ما انفكت الرغبة في دراسة نحو القرآن ، على صورة من الصور تملك علي جوانب في نفسي، ويخالجني شعور ممتزج بقناعة فكرية مستقرة مطمئنة ، بأن دراسة النحو القرآني هي المفتاح الذي ينفتح به كثير من مغاليق النحو ، التي استعصت على كثير ممنتصدى لتيسيره وتهذيبه ، وتمهيد سبله المتوعرة المتشعبة .

والقرآن كتاب العربية الأكبر، على حد ما كان يصفه بـــه أستاذنا العلامة أمين الخولي افاض الله عليه واسع الرحمة.

وإذن، فتراكيبه واساليبه، هي الأصل الذي يستأهــــل أن تقوم عليه دراسة التراكيب العربية والاساليب العربية.

والقرآن في ما اشتمل عليه من معالجات أدبية متنوعة متعددة قد أسس للأساليب والتراكيب التي استطاعت بعد ان قامت أركان الحضارة ، أن تستوعب أفكارها ومعانيها ، وأن تكون

تلك الأساليب والتراكيب وعاء للعلم والفلسفة وسائر الوان الحياة الحديدة ، فوق كونها أداة التعبير الأدبي المؤثر البليغ .

والقرآن في صورته الطلقة الحرة من كل قيد ، هو الذي خرج بالأساليب العربية من حدودها ، وهو الذي أطلقها من قيودها فصار مراداة التعبير الفنية عن الحياة والحضارة في جوانبها وأجزائها المختلفة.

والقرآن إذن هو الحليق بأن تكون أساليبه وتراكيبه المثال الذي يقتدى به وينحى نحوه ، ويهتدى به .

#### \_ \ \_

ولكن الذي كان ممن وضعوا النحو في اول الأمر ، غير ذلك بل عكس ذلك من بعض الوجوه ، فقد اشتطت بهم السبل وعميت عليهم المسالك ، فتنكبوا سبل القصد ، واعتمدوا في وضع قواعد النحو على مابلغهم من كلام العرب شعره ورجيزه ومثله . أو آثروا جانب المنطق ، فتصوروا القاعدة قبل استقراء المادة اللغوية ، وركبوا مركب الشطط ، فحاولوا أن يجعلوا للقوا عد المجردة سلطاناً على المروي المأثور ، يحكمونها فيه ويحسبون ان ذلك هو الصواب ، وما هو إلا مجانبة الصواب . ولقد بلغ بعضهم في هذا المجال مبلغ الايغال والغلو ، فحكموا على مواضع من آي القرآن بخروجها على نحو العربية ، وركنوا الى التأويل من آي القرآن بخروجها على نحو العربية ، وركنوا الى التأويل والتخريج ، حتى تنسجم تلك المواضع بأساليبها الرائعة وتراكيبها والتخريج ، حتى تنسجم تلك المواضع بأساليبها الرائعة وتراكيبها

الدقيقة مع ما افترضوا من قواعد وما رسموا للنحو من حدود. ولو انهم سلموا للقرآن من حيث تاريخ نزوله على الأقل بما سلموا للمروي من كلام العرب في العصور التي يستشهد بالمروي عنها لما سقطوا في مثل تلك المزالق، ولما وقعوا في مثل تلك الاخطاء وأحسب أن دراسة النحو القرآني قمينة أن تقيم قواعد النحو على اصولها التاريحية الصحيحة ، وتبنيها على اسسها الفنية السليمة للأسباب التي أسلفت إليها الاشارة ، وهي أسباب تكاد تكون عند الباحث عن الحقيقة بدمهيات ومسلمات أولية .

ولقد كان بعض قدامى النحاة على جانب من هذه العنايـــه بنحو القرآن. واهتمام باستنباط القواعد من تراكيبه وأساليبــه ولعل ابن هشام هو الذي كان اشدهم بها عناية واكثرهم بهــاحفاوة وكانت آثار ذلك بينة في استقامة فكره واستقلال رايــه ووضوح شخصيته كما يقال.

ولقد سلمت كتبه على العموم مما يشوب كتب النحو من قواعد واصول مفتعلة مصطنعة تكاد تبعث على السخرية في بعض الأحيان

#### **- 7** -

وبعد ، فقد كان خليقاً بمن وضعوا النحو واسسوا قواعده أن تكون المادة القرآنية أهم ما يقيمون عليه تلك القواعد ويستندون إليه في وضع النحو ، لأن أسلوب القرآن وتركيبه مبراً من

الضرورات والشواذ التي حفل بها الشعر وامتلأ بها غريب اللغة الذي استندوا اليه بلا اعتدال ولا قصد.

فلقد فرطوا في جانب المادة القرآنية تفريطاً أدى بالنحو إلى إهمال كثير من الأساليب القرآنية العالية الرفيعة ، حتى لم تعد تستعمل أو تحاكى ، وحدد الأدباء والمنشئين وقيلهم بأساليب وتراكيب لم يشأ أولئك الواضعون أن يخرجوا عليها .

ومن أشنع سقطات النحاة . أنهم كانوا مهازيل في الرواية فان في كتب النحو كثراً من القواعد قامت على شـــواهد لايعلم قائلها ، بل ان كثراً من تلك الشواهد غريب على اساليب العرب المعروفة في ماروي من مأثور أدبهم شعرا ونترآ. بل هـو أشبه شي بالدخيل المستكره ، بل ان بعضه لايكاد يستقيم له معنى ولعل من أكثرها تعلقاً بالذهن شاهد سيبويه (١) على إضافـــة (لبي) إلى الظاهر:

فلبى فلبي يدي مســـور دعوت لم نابني مسوراً

وثمة جانب آخر يستأهل التأمل والتفكير، ذلك أن النحــاة القدامي قد احتكموا إلى المنطق كثيرا وأقاموا عليه قواعد النحو. ناسين ان التعبير باللغة فنما اكثرما يتجاوز حدود المنطق ورسومه فيحذف او يذكر ، ويقدم أو يؤخر استجابة لدواع لاتتعلق

بالمنطق ولاتخضع له.

ولقد أدى بهم ذلك الاستناد إلى المنطق إلى أن يرسموا للتركيب صوراً ثابتة جعلوها هي الأصل، وما عدا ها خروجاً على الأصل فقالوا: إن التركيب لابد أن يشتمل على ركنين مسند ومسند اليه أو موضوع ومحمول ، وذلك هو المبتدأ والخبر والفعل والفاعل، فاذا حذف أحدهما فعلى نية ذكره ، ولابد حينئذ من التقدير.

وقالوا إن المعمول لابد له من عامل يلتمس في التركيب فاذا وجدوه ردوا إليه العمل وإلا قدروه .

وتراهم أحياناً يتلمسون وجه الصواب ويقفون على الحقيقة أو بعض الحقيقة فيقولون: عدم التقدير أسلم من التقدير .

وتراهم يسلمون بوجوب حذف العمدة في مواضع استقرأ وها احسن استقراء ، ولكنهم يوجبون في الوقت عينه تقدير المحذوف فيفسدون بذلك معنى الكلام ويضيعون على منشئه ماقصد إليه بالحذف أو التقديم والتأخير ، وهم بذلك يعزلون النحو عن المعنى بل يجردونه من فنية التعبير التي لايمكن ان ينسلخ عنها لوكان حقاً دراسة شاملة للتركيب.

تلك امثلة اسوقها للايضاح ليس غير ، وهي من اهم الاسباب التي جعلت من النحو ما يشبه الجسم بلا روح . ولو اننا درسنا نحو القرآن باعتباره أصلا لا سبيل إل الحكم عليه الا بما هو عليه

دون الاحتكام إلى ما هو أقل منه اصالة ، او إلى ما هو دخيل على فن القول منقوالب المنطق . أقول لوأننا درسنا نحو القرآن على هذه الجهة لقامت قواعد النحو على أسس سليمة تستمد من أصل لاحب واضح المعالم لا ترى فيه عوجاً ولا أمتاً ، ولبرأنا النحو من علل كثيرة كثيرة جداً ولأغنينا أساليب العربية بما قضى النحو عليه بالاهمال والاندثار من روائع البيان القرآني .

وإن في ما سيعرض له هذا البحث أمثلة لم تحط ولم تشتمل ، وإشارات أود من أعماق قلبي وفكري أن تدل على سبيل أوضح وأقولم في درس النحو والانتفاع به .

وآمل أن يجد فيها الذين يهمهم أن يتعلق النحو ـ كما هـو في الحق ـ بالاسلوب التعبيري وبالمعنى ، 'بلغة يبلغون بها مـا هـو اجدى وانفع .

ولقد سلكت في هذا البحث طريقاً أجدني في حاجة لايضاح الدافع الى سلوكه ، فقد عمدت إلى النصوص مجردة من الشرح والتأويل والتوجيه ، وتعمدت أن أغفل تعليقات المفسرين والمعربين وما قدروا من محذوف تخيلوه أومتقدم في الذكر تصوروه ، أوعامل كان في نظرهم لابد من وجوده ، إلى غير ذلك ممايد فعهم اليه استمساكهم بقواعد النحو كما تصورها النحاة و درجوا عليها ، وان تكن أصول النحو وقواعده ضربة لازب بالنسبة لكل باحث مهما

اجتهد في الفكاك من أسارها ، ولكن موقفي منها كان موقف غير المستسلم لها ولا المسلم بها على الاطلاق.

وحسبي أن أدل على أن كثيراً منها غير مطرد ولا متساوق ، وأن أساليب التعبير القرآني تهد منها كثيراً مما أراد النحو أن يفرضه على أساليب العربية فأمكنه منه استسلام الدارسين وتسليمهم بتلك القواعد على كل حال .

وتلك لعمري أدنى إلى الاساليب العلمية في البحث أن يأتي الباحث النص وهو لايحمل في فكره وفي تصوره صورة تخيله لما ينبغي أن يكون عليه ، كالذي يصنعه دارس الهندسة حين يتخيل الشكل كما ينبغي أن يكون لاكما هو كائن ، فيرسم له بالنقط المنفصل بعضها عن بعض ، تكملة لهذه الزاوية أو تلك، وإضافة فوق هذا الخط أو توجيهاً لجهته ونحو ذلك مما ييسر عليه حل المشكلة أو تبين أوجه الحل فيها .

ولست أزعم أن مابلغته من نتائج يهد بناء النحو جملة او يقيمه على أسس غير أسسه الأولى ، ولكني أقرر أن كثيراً من أصول النحو ونظرياته قد قام على غير أساس من التزام ما ورد في المأثور من كلام العرب ، وعلى رأس كل أولئك القرآن الكريم وأن أساليب في التعبير الفني أساء إليها تصور النحاة إياها على غير صورتها الواقعية وغاية هذا البحث أن تشير إلى تلك الأصول غير المؤسسة على أساس ، فلا تعود موازين توزن بها الصحة غير المؤسسة على أساس ، فلا تعود موازين توزن بها الصحة

والخطأ، ويعرف بها الصواب من الغلط، ولا تهمل تلك الصور الحميلة من التعبير أو يساء إليها بالتأويل والتقدير فيضيع معناها الحذف ، حذف العمدة كالمبتدأ والخبر والفاعل ونحو ذلك ، أو حذف الفضلة كالمفعول والمجرور والمضاف ، ولقد ألفنا النحاة يقدرون ذلك كله ، كأن لأصل الكلام عندهم صورة لامعدى غبر واجب الذكر يغبر في المعنكي أو يضعف أثره في النفس ، لأن حذف المألوف ذكره إنما يراد به غالباً ضرب من المشاركة بين المنشئ والمتلقى ( قارئاً أوسامعاً ) في تصور المعنى العـام حتى يكون ذلك أبلغ في التأثير وأدعى الى الاقتناع ، وهذا الاسلوب في فن التعبير مزية بارزة من مزايا القرآن وهو واضح أيضاً في ما يعرف بالالتفات ، وهــو الانتقال من الغيبة الى الخطاب ومن الخطاب الى التكلم ، حتى لا يكون السامع او القارئ سلبياً ــكما نقول ـ في تلقي ما يلقى إليه ، وإنما يكون التحول مدعاة لطرد الملل من نفسه وتجديد نشاطه الذهني والشعوري .

ولست \_ هنا \_ في صدد أن آتي على نتائج هذا البحث أو أدل على معالمه البارزة وخطوطه العامة ، لأني أوثر أن أفرد لها مكاناً في الخاتمة، ولكني أود أن أشير إلى جملة مسائل لفتت نظري بقوة .

« الحاقّةُ ما الحاقّةُ ، ؤما أدراكَ ما الحاقّة ، كذّبت ثمودُ وعادُ بالقارِعةِ ، فَامّا ثَمُودُ فَأُهْلِكُوا بِالطاغِيةِ ، وأما عادُ فاهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرٍ عاتِيةٍ ، سَخَّرها عَلَيْهِم سَبْعَ لِيَالٍ وَثَمَانِيةَ أَيَامٍ حُسُوماً فَتَرَىٰ القَوْمَ فِيها صَرْعَىٰ كَانَّهُم أَعْجازُ نَحْلٍ حَاوِيةٍ ، فَهَلْ ترى لَهُم مِن باقِيةٍ ، وَجَاءَ فِرْعُونُ وَمَن قَبْلَهُ وَالمُؤْتَفِكاتُ بالخَاطِئة (١)».

وفي سورة القيامة بضعة مواطن حذف فيها الفاعل من دون ان يسبق له ذكـــــر:

« كَلا إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ ، وَقِيلَ مَنْ رَاقِ ، وَظَنَّ أَنَّهِ الفَرَاقُ » (٢)

« أَيَحْسَبُ إِلانْسَانُ أَنْ يَتْرَكَ سُدى ، أَلَمْ يَكُ نَطْفَة مِنْ مَنِيِّ يُمْنَى ، ثُمَّ وَالْأَنْبَى أَنْ يَتْرَكَ سُدى ، أَلَمْ يَكُ نَطْفَة مِنْ مَنِيِّ يُمْنَى ، ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسُوَى ، فَجعَلَ مِنْهُ الزَّوجَينِ الذَّكرَ وَالأُنْبَى اللَّي . (٣)

وفي سورة الليل يكثر حذف المفعول:

« فأما مَن أعطى واتقى ، وصدق بِالحسنى ، فسنيسره لليسرى ، وأمَّا

<sup>(</sup>۱) الآيات / ۱ - ۹

<sup>(</sup>٢) الآيات / ٢٦ - ٢٨

<sup>(</sup>٣) الآيات / ٣٦ \_ ٣٩

مَنْ بَخِلَ وَأَسْتَغْنَى ، وَكَذَّبَ بِالْحُسْنِي ، فَسَنْيَسُرهُ لِلْعُسْرِيٰ (١) ».

ويكثر في سورة الزمر ورود الحملة محذوفاً فيها المبتدأ أوالخبروهي في الغالب مسبوقة بالاستفهام ، نحو قوله تعالى :

« أَفَمَنْ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلإِسلام فَهُو عَلَىٰ نُورٍ مِنْ رَبِّه فَويْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قَلُوبُهُم مِن ذِكْرِ اللهِ (٢) ».

وقوله في سورة هــود:

« أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةً مِنْ رَبِهِ وَيَتَلُوهُ شَاهِد مِنْهُ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى، إماماً ورَحْمَةً (٣)».

#### وقولـــه:

«أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرآهُ حَسَناً فَإِنَّ اللهَ يُضِلُ مَنْ يَشاءُ وَيهَدْي مَنْ يَشاءُ وَيهَدْي مَنْ يَشاءُ وَيهَدْي مَنْ يَشاءُ وَيهَدْي مَنْ يَشاءُ فَلا تَذْهَب نَفْسُكَ عَلَيْهِم حَسَرات (٤) ».

وفي سورة محمد يرد المصدر النائب عن فعله ـ على حــد مــا يصطلحون عليه ـ متتابعاً في قوله تعالى :

« فَإِذَا لَقيتُم ُ ٱلذَّيْنَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرِقَابِ حَتَىٰ إِذَا أَثْخَنْتُمُوهُم ْ فَشُدُّوا الوَثَاقَ فَإِمّا مَنّا بَعَدُ وإِمّا فِداَءً حَتَىٰ تَضَعَ ٱلحَرْبُ أَوْزَارَهَا (٥) » .

ولعل أهم وأخطر ما يمكن أن تؤكد ه هذه الدراسة حقيقـــة

<sup>(</sup>١) الآيات / ه \_ ١٠

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر ، الآية / ٢٢

<sup>(</sup>٣) سورة هود ، الآية / ١٧

<sup>(</sup>٤) سورة فاطر ، الآية / ٨

<sup>(</sup>ه) الآية / ع

قال بها غير واحد من الباحثين ، وهي ان عزل معاني النحو عن النحو مساءة به بالغة ، وجنوح به عن السبيل السوي أي جنوح وتجريد للنحو من روحه حتى يصير جسماً بلا روح وإهاباً بلا محتوى ، وحقيقة أخرى هي الانتفاع بأساليب قرآنية لم توافق قواعد النحاة فعبثوا بها تقديراً وتأويلا حتى توافق تلك القواعد نحو قوله تعالى :

« وَمَا لَنَا الْا نَتُوكُلُ عَلَى اللهِ قَقَدْ هَدانًا سَبُلَنَا (١) »

و « فَمَا لَكُمْ فِي المنافقين فِئَتَيْنِ وَاللهُ أَرْكَسَهُمْ بَمَا كُسَبُوا (٢) ».

« وَمَا لَكُم لَاتَقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ (٣) ».

#### ونحـــو:

« فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلِينِ فَرَجُلٌ وامْرَ أَتَانِ مِمَّنْ تَرْضُونَ مِنَ الشُّهَدَاءِأَنْ تَضِلِ السَّهُ المُّانِ مِنَ الشُّهَدَاءِأَنْ تَضِلِ السَّهُ المُّن الشُّهَدَاءِأَنْ تَضِل المُّخرى (٤) » .

« يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا إِنْ جَاء كُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأَ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمَاً وَمَا أَيُّهَا الَّذِينَ الْمَنُوا إِنْ جَاء كُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأَ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمَا اللهِ مِنْ اللهِ مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ (٥) ».

وفي قصص القرآن في سورة يوسف وفي غيرها من أساليب الحوار الرائعة الموحية ما يجدي أكبر الحدوى في كتابة القصـــة

<sup>(</sup>١) سورة ابراهيم ، الآية / ١٢

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآية / ٨٨

<sup>(</sup>٣) سورة النساء ، الآية / ٥٥

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ، الآية / ٢٨٢

<sup>(</sup>٥) سورة الحجرات ، الآية / ٢

والرواية ويغني اساليبها الفنية اكبرالغناء.

تلك لمحات قصدت بها إلى ضرب الأمثال ، لعلهذا البحث الذي لم يرتجل ولم يستعجل أن يستهوي الباحثين فيفصلوا فيسه ويستقصوا وبجدوا فيه مالم أجد من نفيس الجوهر مما ينفخ في علم العربية روحاً ، ويبث فيه طلاوة الفن وحلاوته ، وعلى الله قصد السبيل .

### doll seel

### المبت الم والحدي

آثرت أن أبدأ بهذا الباب لأنه عماد التركيب واحد اصولـــه وصورة الاسناد التي لاخلاف على وجوب ذكر طرفيها بالفعــل أو بالقوة.

فكل مبتدأ لابد له من خبر وكل خبر لابد له من مبتدأ ، لأن الحكم لا يمكن أن يتصور إلا بالمسند إليه موصوفاً بالمسند فان ذكر كلاهما كان بها وإن حذف أحدهما صار النحاة إلى تقديرة حتماً لأن الكلام على حد ما يزعمون لا يقوم إلا بالركنين ولاتسل عما ينطوي عليه التقدير من التكلف والتعسف المسندي يذهب برواء العبارة ويخرجها عما قصدت اليه من اثر في نفس القارئ أو السامع .

ولننظر في طائفة من العبارات القرآنية ونحكم بعد ذلك هـــل ثمة من حاجة الى التقدير والتأويــــــل.

١ \_ « وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَىٰ سَفَرِ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِباً فَرِهَانُ مَقْبُوضَةً » (١).

٢ \_ « وَيَقُولُونَ طَاعَةً فَإِذَا بَرَزُواً مِنْ عِنْدِكَ بَيَّتَ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ غَيْرِ الذَّيِ تَقُولُ (٢) »

٣ \_ « وَمَا كَانَ لِمُومِنِ أَن يَقْتُلَ مُومِناً إِلا خَطَا ً ، وَمَن قَتَلَ مُومِناً خَطَا ً فَطَا ً فَطَا ً فَطَا ً فَعَا أَن يَصَدَّقُوا » (٣). فَتَحْرِيرُ رَقَبَةً مُومِنَةً وَديةً مُسَلَّمَةً إِلى أَهْلِهِ إِلا أَنْ يَصَّدَّقُوا » (٣).

ع \_ « فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلا تَقُولُوا ثَلاثُهُ » (٤).

٥ ك « بَرَاءَةٌ مِنَ اللهِ ورَسُولِه إِلَى النَّذِينَ عَاهَدَتُم مِنَ المشْرِكِينَ » (٥).

٦ \_ « فَإِنْ تَابُوا وأَقَامُوا الصَّلاة وآتُوا الزَّكَاة فَإِخُوانُكُم في الدِّين » (٦).

٧ \_ « إِنَّ النَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَىٰ اللهِ الكَذِبَ لَايُفْلِحُونَ ، مَتَاعٌ قَليلٌ » (٧).

٨ \_ « و السلم بالله جهد أيمانِهِم لئِن أَمَرْتَهُم لَيَخْرُجُن قُل لا تُقْسِمُ وا طاعَةٌ مَعْروفَةً » (٨).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية / ٢٨٣

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية / ٨١

<sup>(</sup>٣) سورة النساء ، الآية / ٢٢

<sup>(</sup>٤) سورة النساء ، الآية / ١٧١

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة ، الآية / ١

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة ، الآية / ١١

<sup>(</sup>٧) سورة النحل ، الآية / ١١٦ ، ١١٧

<sup>(</sup>٨) سورة النور ، الآية / ٣٥

- ٩ ـ « وُقَالَتِ آمراً أَهُ فِرعُونَ ، قُرَةً عَيْنٍ لِي ولكَ » (١).
- ١٠ « لقد كان لِسَبَا ً في مَسْكَنِهِم ْ آيَةٌ ، جَنَّتانِ عَن يَمينِ وشِمَالِ كُلوا مِنْ رِزْقِ ربكُم وَاشكُرُوا له بَلْدَةٌ طيَّبةٌ ورب ّ غَفُورٌ » (٢).
  - ١١ ـ لا يَسَأَمُ الإِنْسَانُ من دُعَاءِ الخيرِ وإِن مسَّهُ الشَّرُ فيوسَّ قَنُوطُ »(٣).
  - ١٢ ـ « وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَىٰ الإِنْسَانِ أَعْرَضَ وَنَاكًىٰ بِجَانِبِهِ وَاذَا مَسَّهُ الشُرِ فَذُو دُعَاءٍ عَرِيضٍ » (٤). فَذُو دُعَاءٍ عَرِيضٍ » (٤).
- ١٣ «أَمَّنْ هُو قَانَتُ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِداً وَقَائِماً يَحَذَرُ الآخِرةَ ويَرْجُو رَحْمَةً رَبُهِ » (٥).
  - ١٤ ــ « أَفْمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنةً مِنْ رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ » (٦).
    - ١٥ ـ « أَمْ يَقُولُونَ : شَاعِرُ نَتَرَبَّصَ بِهِ رَيْبَ المَنُونِ » (٧).
- ١٦ ـ «كَذَّبُتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ فَكَذَّبُوا عَبْدُنا وَقَالُوا مَجْنُونُ وَأَزْدُجِرَ »(^).
- ١٧ ـ « وأَلَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةً مِنْ قَبَلِ أَنْ يَتَمَاسًا ذَلكم تُوعظونَ به والله بما تَعْمَلُونَ خَبيرٌ ، فَمَن لَمْ

<sup>(</sup>١) سورة القصص ، الآية / ٩

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ ، الآية / ١٥

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت ، الآية / ٩٩

<sup>(</sup>٤) سورة فصلت ، الآية / ١٥

<sup>(</sup>٥) سورة الزمر ، الآية / ٩

<sup>(</sup>٦) سورة هود ، الآية / ١٧

<sup>(</sup>٧) سورة الطور ، الآية / ٣٠

<sup>(</sup>٨) سورة القمر ، الآية / ٩

يَجِد فصيام شهرين مُتَتَابِعَيْن مِن قبل أن يتماسًا فمن لَم يَسْتَطِع فإطعام والمعام الما مسكينا » (١) .

لقد جرى النحاة والمعربون على تقدير محذوف في المواضــــع التي مر سردها وما يماثلها من التراكيب ، لأن التركيب لا يمكن أن يستغنى عن وجود الركنين كما أسلفنا. قاعدة تقوم على المنطق ولا تعبأ بالأصل العلمي الذي لايجوز له أن يفترض في مــــادةِ الافتراض أو التقدير أو الاصرار على وجود محذوف يذهب بمــا ا قصد إليه الكلام من تأثير بعينه في نفس القارئ أو السامع ، ولـو أننا عرضنا مايذكره المعربون من تقديرات في هذه المواضع وسواها لوجدناهم يتكلفونها من بين ثنايا العبارة ولو صرح بها في الكلام لخرج عما قصد إليه. مثال ذلك قول الفراء في إعراب: « وَيُقُولُونَ طَاعَةً »(٢). الرفع على قولك منا طاعة أو أمركطاعة، وكذلك : « قُلْ لا تُقْسِمُوا طاعَةٌ مَعْرُوفَةٌ » (٣) . معنياه ، والله أعلم قولوا سـمع وطاعة ، وكذلك التي في سورة محمد صلى الله عليه وسلم:

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة ، الآية / ٣ ، ٤

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، من الآية / ٨١

<sup>(</sup>٣) سورة النور ، الآية / ٣٥

« فَأُونُلُ لَهُمْ ، طاعةٌ وَقُولُ مَعْرُونُنُ » (١) . ليست مرتفعة بـ ( لهم ) ، هي مرتفعة على الوجه الذي ذكرت لك . وذلك أنهم أنزل الأمر بالقتال فقالوا : سمع وطاعة فـاذا فارقوا محمداً صلى الله عليه وسلم غيروا قولهم فقال الله تبارك وتعالى :

« فَلُو صَدَقُوا الله كان خَيْراً لَهُم » (٢).

وقد يقول بعض النحويين وذكر فيها القتال وذكرت طاعـة وليست فيها واو فيجوز هذا الوجه ، ولو وردت الطاعة وجعلت كأنها تفسير للقتال جاز رفعها ونصبها .

أما النصب فعلى: ذكر فيها القتال بالطاعة أو على الطاعــــة والرفع على: ذكر فيها القتال ذكر فيها طاعة (٣).

كل هذا السلوك في الدروب الملتوية لتحقيق القاعدة التي يقوم عليها مذهب الفراء أن المبتدأ مرفوع بالخبر وأن الخبر مرفوع بالمبتدأ ( ذلك مذهب أهل الكوفة ).

وأنت ترى أن لاحاجة أطلاقاً لأي زيادة في الكلام ، وهذا اللفظ المفرد المرفوع (طاعة) يغني عن تركيب ، ويستغني عن كل تقدير يقدم عليه أو يؤخر عنه ، قهو إما إخبار يسد مسدتر كيب ، وإما انشاء لايحتاج إلى مزيد.

<sup>(</sup>۱) الآية / ۲۰ ، ۲۱

<sup>(</sup>٢) سورة محمد ، من الآية / ٢١

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن ج ١ / ص ٢٧٨ ـ ٢٧٩

ومن امثلة ذلك ايضاً قول الزمحشري في: «أفَمَنْ كَانَ على بَيِّنَةٍ مِنْ وَبَعْلُوه شاهِدٌ مِنْهُ (١) ». معناه أمن كان يريد الحياة الدنيا فمن كان على بينة أي لايعقبونهم في المنزلة ولا يقاربونهم (٢). وأي بون بين هذا التأويل ومعنى ما قصدت إليه العبارة في الآية ، وأنى للمعرب أن يضيف إلى العبارة ماليس منها صراحة ولا ضمناً.

وصفوة القول إن الاكتفاء بالاسم المرفوع العمدة يشيع في العبارة القرآنية على الأغلب في أربع صور:

الأولى: جملة الشرط حين يقع الجواب جملة ، فيكتفى فيها بأحد الركنين دون أن يكون الآخر مذكوراً في كلام متقدم إلا إشارة أي إشارة إليه نحو:

« فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَريضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامَ أُخَرَ » (٣) . وقوله تعالى :

« فَإِنْ تَأْبُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَإِخُوانُكُمْ في الدِّينِ » (٤) . « وَإِنْ كَنْتُم على سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كاتِباً فَرِهَانٌ مَقْبُوضَةً » (٥) .

•

<sup>(</sup>١) سورة هود ، الآية / ١٧

<sup>(</sup>۲) الكشاف ج ۲ ص / ۲۱۰

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية / ١٨٤

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة ، الآية / ١١

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة ، الآية / ٢٨٣

« ومَنْ قَتَلَ مُوْمِناً خَطَأً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُوْمِنةٍ وَدَيِةٌ مُسَلَّمةٌ إِلَى أَهلِهِ إِلاَ أَنْ يَصَّدَّقُوا» (١).

الثانية: حين يكون موصوفاً نحو قوله تعالى:

« بَلَدُةً طَيْبَةً ورَبُّ غَفُورٌ » (٢).

« قُلْ لا تُقسِمُوا طَاعةٌ مَعْروفَةٌ » (٣).

وهذا يشعر باغناء الوصف مطلقاً وكفايته عن الوصف المسنـد وهو الخبر .

الثالثة: في مواضع معينة بعد الاستفهام سواء أكان حقيقياً أم غير حقيقي ، كأن في الاستفهام دلالة على عجب أو إعجاب أو استنكار يستغنى به عن الركن الاخر في التركيب نحو.

« أَفَكُمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةً مِنْ رَبّه ِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ » (٤).

« أَفَمَنْ زَيْنَ لَهُ سُوعَ عَمَلِهِ فَرَاهُ حَسناً » (٥).

الرابعة: بعد القول وهذا كثير كثرة تلفت النظر نحو:

« ويَقُولُونَ طَاعَةً ».

« وَقَالَتِ آمْراً أَهُ فِرعُونَ قُرَّةً عَيْنِ لِي وَلَكَ » (٦) .

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، الآية / ٩٢

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ ، الآية / ١٥

<sup>(</sup>٣) سورة النور ، الآية / ٣٥

<sup>(</sup>٤) سورة هود ، الآية / ١٧

<sup>(</sup>٥) سورة فاطر ، الآية / ٨

<sup>(</sup>٢) سورة القصص ، الآية / ٩

« أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَتَرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ ٱلمَنُونِ » (١) .

ولقد مر سرد الأمثلة فلا داعي للعودة إليها ، مع أن ما يستخلص منها جميعاً حقيقة ذات طرفين :

الأول: أن بعض الأسماء التي يؤتى بها في حالة الاسناد تكون مشحونة بالمعنى والايحاء بحيث لاتحتاج الى مايوضحها أو يصفها أو يسند إليها.

الثاني: الاكتفاء بمجمل ما يدل عليه السياق من معنى الوصف والاسناد دون التقيد بورود لفظ يشار إليه بضمير أو نحو ذلك. وهذه كلها طرق في التعبير الفني جنى عليها تمسك النحاة باجزاء الجملة ولاسيما طرفاها اللذان يعرفان بالعمدة. وتقدير مالم يذكر منهما ، وتأويل الكلام بحيث تذهب روعته ويضمحل أثره في النفس ، أنظر الى قول الزمخشري في قوله تعالى من سورة يونس:

«قل أَنَّ ٱلنَّذِين يفْتَرُونُ عَلَى ٱللهِ الكَذَبِ لاَ يُفْلِحُونَ مَتَاعٌ فِي الدُّنْيَا » (٢). قال : أي افتر اؤهم هذا منفعة قليلة في الدنيا (٣) وفي :

« بَرَاءَةً مِنَ ٱلله ورَسُولِه ». قال: براءة خبر مبتدا محذوف أي هذه

<sup>(</sup>١) سورة الطور ، الآية / ٣٠

<sup>(</sup>٢) الآية / ٦٩ ـ ٧٠

<sup>(</sup>۳) الكشاف ج ٢ ص / ١١٧.

براءة (١).

وقد يكون غرضهم من التقدير محض توجيه للقاعدة النحوية ومحض التزام بالصناعة الكلامية ، إلا أنه على كل حال عبب بالنص وخر وج على المعنى الذي أريد به ، وهو بعد ذلك كله تضييع لفنية الاسلوب لايغتفر فيه التذرع بالتزام القاعدة التي لم تستكمل أسباب قيامها بالاستقراء الشامل.

<sup>(</sup>۱) الكشاف ج ٢ ص / ١٣٧

### والعصال الحالية

### الفعال العالى

الفاعل عمدة وهو إذن واجب الذكر ، لا يجوز حذفه فان ظهر كان بها وإلا فهو ضمير مستتر عائد على ظاهر مذكور قبله قال ابن مالك:

وَبَعْدَ فِعْلِ فَاعِلُ فَإِنْ ظَهَـرْ فَهُو وَإِلاَ فَضَمِيرُ ٱسْتَتَــرْ ولكن العبارة القرآنية يشيع فيها أن يأتي الفعل وحده من دون أن يسبقه اسم ظاهر يصلح ضميره فاعلا لذلك الفعل قال تعالى في سورة القيامـة:

« كَلَّا إِذَا بَلَغَتِ ٱلتَّرَاقِي ، وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ ، وَظَنَّ أَنَّه ٱلفِراقُ » (١) . وقال تعالى في سورة القيامة ايضاً :

« أَيَحْسَبُ ٱلإِنْسَانُ أَنْ يُتْرِكَ سُدَى ً ، أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ مِنِي يُمْنَى ، ثُـمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى ، فَجَعَلَ مِنْهُ ٱلزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالأَنْثَى ، أَلَيْسَ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَى ، فَجَعَلَ مِنْهُ ٱلزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالأَنْثَى ، أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يُحْيِى ٱلْمَوْتَى » (١) . وقال تعالى في سورة المجادلة:

« مَا يَكُونُ مِنْ نَجُوىٰ ثَلَاثَةً إِلاَ هُو رَابِعُهُمْ ولا خَمْسَةً إِلاَ هُو سَادِسُهُمْ ولا خَمْسَةً إِلا هُو سَادِسُهُمْ ولا خَمْسَةً إِلا هُو سَادِسُهُمْ ولا أَدْنَىٰ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْثَرَ إِلا هُو مَعَهُمْ أَيْنَمَا كَانُوا »(٢).

ألا ترى أن الفاعل في الايات السابقة قد استغني عن ذكـــره لأنه معلوم مفهوم من سياق الكلام . ؟

ولو أرادوا أن يضمروا في: « وَظَنَّ أَنَّه الفِراقُ ». مايعود على الانسان المذكور في: « يُنَبَّأُ الإِنسانُ يَوْمَئِذِ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَّرَ »(٣). لما تأتى لهم ذلك لأن الضمير يعود على أقرب ظاهر ، والظاهر القريب لايصلح لأن يعود عليه الضمير.

والامر في «كلا إِذَا بَلَغَتِ ٱلتَّرَاقِيَ». أوضح واجلى فان ما يصلح للفاعلية لفظاً أو معنى لا وجـــود لذكره في السورة من أولها الى آخرها.

<sup>(</sup>۱) الآيات / ٣٦ ـ ٠٤

<sup>(</sup>٢) الآية / ٧

<sup>(</sup>٣) سورة القيامة ، الآية / ١٣

أما آية المجادلة وأشباهها فلعلهم يجعلون الاسم المجرورب (من) في موضع الفاعل وهو خلاف ما تأسست عليه قواعدهم ولوأ أجازوا أن يكون الجار والمجرور فاعلا في مواضع بعينها لهان عليهم الامر، ولكنهم يتأولون ويتعسفون فيزعمون أن حرف الجر زائد في مثل:

« قُلُ كَفَىٰ بِاللهِ شَهِيداً بِينِي وَبَيْنَكُمْ »(١). وفي مثل:

« أو كم يكف بربك أنه على كل شييء شهيد » (٢).

يقول الزمخشري: بربك في موضع الرفع على أنه فاعل كفى . و « انه على أنه فاعل كفى الله على الله على كُلُ شَيءٍ شَهيدٌ ». بدل منه تقديره أو لم يكفهم أن ربك على كل شيءٍ شهيد (٣) .

وأنت ترى البون البعيد بين هذه العبارة والنص القرآني حيث يتجه الاسناد الى ( بربك ) فيه . ويتجه في عبارة الزمخشري الى ما يتعلق به ، وهو كونه ( على كل شي شهيد ) .

وذلك لعمري افتئات على النص وخروج به عن حقيقة معناه وواقعه ، وهي التي تجر الى التهاون في دقة التعبير والاستهانة بها ، ثم تفضي كما أفضت الى رخاوة في ضبط الأفكار

<sup>(</sup>١) سورة الرعد ، الآية / ٤٣

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت ، الآية / ٣٥

<sup>(</sup>۳) الكشاف ج ٣ ص / ٣٩٦

واضطراب في المقاييس الفكرية .

وللفعل في القرآن قوة الاسم ، فهو يقع في العبارة القرآنيـــــة في موقع الفاعل نحو قوله تعالى:

« ثُمَّ بَدا لَهُمْ مِن بَعْدِ مَاوَأُوا الآياتِ لَيَسْجُنْنَهُ حَتَّى حِينٍ » (١) .

وليس هذا بالامر الغريب فالفعل والاسم في العربية فرعان من اصل واحد ، وكلاهما يدل على معناه في نفسه كما يقــول النحــاة.

وليس معنى الزمن الموجود في الفعل بمانع من استعماله استعمال الاسم ، فهو يقع على حد ما يذكرون ـ صفة أو حالا أو حبراً ومعنى الزمن يوجد في الاسم بالقوة كالمصدر وبالفعل كالأسماء المشتقة ولاسيما اسم الفاعل واسم المفعول على أنهم يجيزون وقوع الفعل موقع الاسم إذا سبقه حرف مصدري.

ويقول الزمخشري في إعراب الآية السالف ذكرها: فاعل بدا مضمر لدلالة ما يفسره عليه وهو ليسجننه والمعنى بدا لهم بداء أي ظهر لهم رأي لَيَسْجُنُنَّهُ. (٢)

وهذا التأويل ظاهر التكلف، وهو فوق ذلك مخالف لقاعدتهم المشهورة إن المفسر عين تفسيره، ولو قيل في غير القرآن ثم بـدا

<sup>(</sup>١) سورة يوسف ، الآية / ٣٥

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج ٢ ص / ٥٥٢

لهم أن يسجنوه ، مع التسليم باختلاف المعنى لما احتاجوا إلى مثــل هذ التعسف في التأويل.

ولقد كان الفراء أقرب إلى الحق وأدنى الى الصواب وابعد عن التزام مالاحاجة الى التزامه من التقدير والتأويل المتكلف هاهو ذا يقول في اعراب قوله تعالى من سورة الأنعام:

« كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنَّكُم ولِىٰ يَوْمِ القِيامَةِ لَارَيْبَ فِيهِ » (١). والعرب تقول في الحروف التي يصلح معها جو اب الأيمان بأن المفتوحة وباللام فيقولون أرسلت إليه أن يقوم وأرسلت إليه ليقومن ، وكذلك قوله:

« ثُمَّ بَدا لَهُم مِن بَعِد مَا رأوا الآيات لَيسجننه » (٢).

وهو في القرآن كثير. ألاترى أنك لو قلت: بدا لهم أن يسجنوه كان صوباً ؟ (٣).

على أن العبارة القرآنية لاتقتصر على ما ذكر « من الحروف التي يصلح معها جواب الأيمان ». مثال ذلك ، قوله تعالى في سورة الزمر : « أَفَغَيْرَ اللهِ نَامُرُونِي أَعْبُدُ أَيها الجاهِلُونَ » (٤).

ومن بديع الاستعمال في العبارة القرآنية وقوع الفعل فاعلا للأفعال الناسخة حين تكتفي بالمرفوع وهو أسلوب فيه ما فيه من الا بجـاز

<sup>(</sup>۱) الآية / ۱۲

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف ، الآية / ٣٥

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن ص ٣٢٨

<sup>(</sup>٤) الآية / ٢٤

الرائع والاستغناء عما لاحاجة للكلام به .

من ذلك قوله تعالى في سورة التوبة:

« لَقَدْ تَابَ اللهُ عَلَىٰ ٱلنَّبِي وَالمُهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ ٱلَّذِينَ أَتَّبَعُوهُ في سَاعَــة

العسرة مِن بعد مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمْ » (١).

وقوله ي سورة النمل:

« قل عَسىٰ ان يكون رَدِفَ لكم بعض الذي تستعجلون » (٢).

وقوله في سورة غافر:

« قَالُوا أُولَم تَكُ تَأْتِيكُم رُسُلُكُم بالبينات ِ » (٣) .

وقوله في السورة نفسها:

« فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إيمانَهُمْ لَمَا رَأُوا بِأَسْنَا » (٤).

والذين لايرتضون فكاكاً من أسر القاعُــدة وإن بان فسادها يركنون إلى التأويل والتقديركما هي عاديهم .

يقول الزمخشري في آية التوبة التي مر ذكرها: في كادضمير الشأن ، وشبهه سيبويه بقولهم ليس خلق الله مثله (٠)

ومن الواضح أن الاسناد في العبارة لا يمكن ان يتجه إلى محذوف لايتعلق بــه حتى التقدير ، وهـــو متجه إلى المذكور كله أوبعضه

<sup>(</sup>۱) الآية / ۱۱۷

<sup>(</sup>٢) الآية / ٢٧

<sup>(</sup>٣) الآية / ٥٠

<sup>(</sup>٤) الآية / ٥٨

<sup>(</sup>ه) الكشاف ج٢ / ص٥٧١

وهو فاعل الفعل المذكور ، الاترى انه يتجه ان يقال في غير القرآن: قالوا أولم تك رسلكم تأتيكم بالبينات فلم يك أيمانهم ينفعهم لما رأوا بأسنا . من بعد ما كاد قلوب فريق منهم تزيغ .

وإذن فلا محل لضمير الشأن ولا حاجة به .

ومن فرائد الاستعمال القرآني ورود الفعل غير محتاج الى الفاعل لأنه مطلق غير مقيد بفاعل ما ، بل يصلح له كل ما يحتمل أن يقوم به . مثال ذلك قوله تعالى في سورة النور :

«أَو كَظُلُمَاتٍ فِي بَحْرٍ لُجِّيِّ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِه مِوجٌ من فوقه سَحَابُ ظُلُمات بَعْضُها فَوق بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُدْ يَرَاهَا (١) » .

وهذا شديد الشبه بالخبر المحذوف ـ على حد قولهم ـ حين يتعلق به الحبار والمجرور أوالظرف ، فيقدرونه بكائن أوموجود، وهو في حقيقته تعلق بالكون العام وهو فعل الكائنات جميعاً أو بعبارة أد ق هو وصفها الذي لم تعد حاجة لذكره لأنه ينتظمها كلها ، سواء وصفت بغيره كأفعال الكون الخاص ـ وهي سائر الأفعال ـ أم لم توصف ، وتفسير ذلك أن كل موجود في هذا

الآية / ٤٠

الكون كائن ، فهو قد كان أو يكون أو هو كائن مالم يسند اليه وصف آخر كالقيام والقعود والمشي والوقوف وسوى ذلك من الأفعال .

وقد استغنت العربية عن ذكرهذا الفعل ـ الكون العام ـ بالخبر وهو اسم فيه معنى الوصف بخلاف اللغات الحديثة وأكثر ما نعرف من اللغات ، الذي يسميه دارسو تلك اللغات فعل الكينونة. ومن أمثلة ذلك أيضاً قوله تعالى في سورة الحجرات:

وس الله الله المعادة المعادة

يقول الزمخشري في إعراب هذه العبارة: في كان إما ضمــــير فاعل الفعل المضمر بعد لو ، وإما ضمير مصدر صبروا (٢).

<sup>(</sup>١) الآية / ٤ ، ه

<sup>(</sup>۲) الكشاف ج ٤ ص / ٨

### و المعالى الراسي

### المعامل

وكثيراً ما يرد في العبارة القرآنية الفعل المتعدي إلى المفعول ولا مفعول بعده ، والأمثلة على ذلك كثيرة والذين اشتغلوا باعراب القرآن أقل تعسفاً في توجيهها وأدنى إلى الصواب وأقل جنــوحــاً عن جادة الصواب.

من ذلك قوله تعالى في سورة البقرة:

« وَلُو شَاءَ اللهُ لَذَهِبَ بِسَمْعِهِمْ وأَبْصَارِهِمْ إِنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيَىءٍ قَدْيِرُ (١)». يقول الزمخشري: مفعول (شاء) محذوف لأن الحواب يدل عليه والمعنى: ولو شاء الله أن يذهب بسمعهم وأبصارهم لذهب مها (٢). وعجيب أن يدل آخر الكلام على أوله ، والمألوف أن يحذف

<sup>(</sup>۱) الآية / ۲۰ (۲) الكشاف ج۱ ص / ۲۳

الجواب لدلالة الشرط عليه ، أوأن يحذف أي جزء من الكلام لدلالة ماقبله عليه .

والحق ان ورود الفعل المستحق للمفعول بلا مفعول ، إنما يكون مقصوداً به إطلاق الفعل في كل ما يسمح المقام بتصوره مفعولا لذلك الفعل دون النص على أسم بعينه ، مثال ذلك قوله تعالى في سورة الليال :

« فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَاتَّقَىٰ ، وصَدَّق بِالحُسْنَىٰ ، فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَىٰ » (١) . وصَدَّق بِالحُسْنَىٰ ، فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَىٰ » (١) . ويؤيد ذلك قول الزمخشري في إعراب قوله تعالى :

« وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيماً ومُلْكاً كَبيراً » (٢).

قال: رأيت ليس له مفعول ظاهر ولا مقدر ليشيع ويعم كأنه قيل وإذا أوجدت الرؤية (٣).

إن هذا الاسلوب في الاستغناء عن الفاعل أو المفعول والاكتفاء بالفعل يدل على أن الفعل وحده قد يكون وافر الدلالة واسع المعنى بحيث يقوم وحده مقام التركيب بطرفيه ، وهذا أمر لم يقدروا على التصريح به ، وأنى لهم أن يقبلوا به و هم يبدأون بحثه للنحو بتعريف الكلام: أنه اللفظ المركب المفيد فائدة يحسب السكوت عليها .

أما اجازتهم عدم ذكر المفعول فمردها إلى أنهم يذهبون إلى

<sup>(</sup>١) الآيات ٥ – ٧

<sup>(</sup>٢) سورة الانسان ، الآية / ٢٠

<sup>(</sup>۳) الكشاف ج ٤ ص / ١٧٠

ان المفعول فضلة ، والفضلة يجوز حذفها إن دل عليها دليـــل وقد تحذف وإن لم يدل عليها دليل.

والمقصود بوجود الدليل ذكر سابق على مكان الحذف، وقد أسلفنا أن الايحاء بمعنى ما يحتمل ذكره كثير الورود في الكتاب العزيز، حتى في عمدة الكلام كالمبتدأ والخبر والفاعل ونحوذلك.

## المصل الرابع

## ماري القوالي

ومما يكثر وروده في العبارة القرآنية حكاية القول دون العناية بذكر القول ، وهو اشبه ما يكون بلوحة اسقط منها ما لاحاجة به من خطوط ابتغاء التنويه بجوهر الموضوع أو صورة قصد فيها الى اهمال مالا يتعلق بالمعنى أو الفكرة التي أريد التعبير عنها والالتفات الى الأصل والأساس . وفيه أيضاً ضرب من ضروب الانقطاع الذي يحمل السامع أو القاريء على توقع أمر ذي بال، ولو اتصل الكلام لما أثار قدراً من الانتباه والاهتمام مثل الدي يشيره الانقطاع ، كالذي يسير في طريق ممهدة لاحبة تقوده قدماه يشيره الانقطاع ، كالذي يسير في طريق ممهدة لاحبة تقوده قدماه في الطريق أو التواء ، أو انقطاع ، يسلم الى منحدر أو مرتقى فيفتح عينيه ويرهف حواسه لما يأتي بعد ذلك الانقطاع .

تأمل قوله تعالى في سورة القصص:

«فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ مِنْ شَاطِيءِ الوَادِ ٱلأَيْمَنِ فِي ٱلبُقْعَةِ المبارَكَةِ مِنْ الشَجَرَة وَلَا أَنْ يِامُوسَىٰ إِنِّي أَنَا اللهُ رَبُّ العالمِينَ ، وأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَآهَا تَهْتَــزُّ أَنْ يِامُوسَىٰ إِنِّي أَنَا اللهُ رَبُّ العالمِينَ ، وأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَآهَا تَهْتَــزُّ كَا يَعَقَبُ ، يَا مُوسَىٰ أَقْبِلُ وَلَاتَخَفْ إِنَّكَ مِــنَ كَالَّهُ مِنْ اللهِ اللهُ مَدْبِراً ولَكُمْ يُعَقِّبُ ، يَا مُوسَىٰ أَقْبِلُ ولَاتَخَفْ إِنَّكَ مِـنَ اللهَ مِنْ اللهَ مَا اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ عَقَلْبُ ، يَا مُوسَىٰ أَقْبِلُ ولَاتَخَفُ إِنَّكَ مِـنَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُو

#### وفي سورة فاطـــر:

«وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لا يُقْضَى عَلَيهِمْ فَيمُوتُوا وَلا يُحَفَّفُ عَنْهُم مَن عَذَابِهَا كَذَلكَ نَجْزِي كُلَّ كَفُورٍ ، وَهُم يَصْطَرِخُونَ فيها رَبَّنَا أَخْرِجْنا مَن عَذَابِها كَذَلكَ نَجْزِي كُلَّ كَفُورٍ ، وَهُم يَصْطَرِخُونَ فيها رَبَّنَا أَخْرِجْنا نَعْمَلُ ، أَو لَمْ نُعَمِّرْكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن نَعْمَلُ عَلَيْ كُمْ أَلَا نَعْمَلُ ، أَو لَمْ نُعَمِّرْكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن نَعْمَلُ عَنْ نَعْمَر كُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن نَعْمَلُ عَنْ نَعِمر » (٢) .

ألا ترى كيف يقرع بهذا الانتقال والالتفات أسماعـــأ غــــير مصغية ويهز مشاعر غير صاغية .

وأكثر ما يكون الأسلوب حيث يراد إبراز المعنى إبرازاً يزيد في قيمته وفي أهميته حتى لو حكي على لسان من يراد التنديد مهم والسخرية منهم ، مثال ذلك ما جاء في سورة الزمر:

« فَاعبُد اللهَ مُخْلِصاً لَهُ الدّينَ ، أَلا للهِ الدينُ الخَالِصُ ، وَالنَّذِينَ اتَّخَــذُوا من دُونِه أَولياء ما نَعْبدُهُم إلا لِيُقَربُونا إلى اللهِ زُلْه ' (٣)» .

<sup>(</sup>١) الآية / ٣٠ ، ٢١

<sup>(</sup>٢) الآية / ٣٦ ، ٣٧

<sup>(</sup>٣) الآية / ٢ ، ٣

#### وفي سورة الأحقاف:

« ويَومَ يُعْرَضُ ٱلذِينَ كَفَرُوا عَلَىٰ النَّارِ \_ أَذْهَبْتُم ْ طَيِّبَاتِكُم ْ فِي حَيَاتِكُم ْ ٱلدُّنْيا وَاسْتَمْتَعْتُم ْ بِهَا (١) »

ولعل من أهم ما يلاحظ في هذا الاسلوب أنه ضرب مما يعرف عند أهل البلاغة بالالتفات ، وهو التفات ينتقل فيه الكلام من الخطاب إلى الغيبة أو من الغيبة إلى الخطاب ، أو ينتقل فيه من الخبر الى الأنشاء أو من الإنشاء إلى الخبر ، فمن أمثلة الانتقال الأول قوله تعالى :

«وَجَعَلْنَا آبُنَ مِرْيَمَ وَأُمَّهُ آيةً وَآوِيْنَاهُمَا إِلَىٰ رَبُّوةً ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعَينٍ ، يَا أَيُّهَا الرَسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيْبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحاً إِنِّي بِمَا تَعْمَلُون عَلَيم » (٢) . وقوله تعالى :

« فَأَرْسُلَ فِرْعُونُ فِي المَدَّائِنِ حَاشِرِينَ ، إِنَّ هُؤُلَاءِ لَشِرْذِ مَةٌ قَلَيلُون ، وَإِنَّهُم لنا لغائظُونَ » (٣) .

ومن أمثلة الانتقال من الخبر إلى الأنشاء قوله تعالى:

« وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْراهِيمُ القَواعِدَ مِنَ ٱلبَيْتِ وَإِسمَاعِيلُ رَبَّنا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْت السَّمِيعُ العَليم» (٤) . »

<sup>(</sup>۱) الآية / ۲۰

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون ، الآية / ٥٠ ، ١٥

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء ، الآيات / ٣٥ - ٥٥

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة / الآية / ١٢٧

### وقوله تعالى:

«إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ وَاخْتِلافِ اللَّيلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتُ لِأُولِي الأَلبابِ النَّذِينِ يَذْكُرُونِ اللهِ قِياماً وَقُعُوداً وعَلَى جُنُوبِهم ويَتفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ رَبَّنا مَا خَلَقْت هٰذا باطِلاً سُبحانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ» (١) . وقوله تعالى :

« وَأَقْتَرَبِ ٱلوَعْدُ الحقُّ فَإِذَا هِيَ شَاخِصَةً أَبْصَارُ الَّذِينَ كَفَرُوا يَاوِيْلَنَا قَدْ كُنّا فِي خَفْلَةً مِنْ هَذَا بَلْ كُنّا ظَالمِينَ » (٢).

ونحن نلحظ في أكثر هذه المواضع أن المقول مسبوق بالمساءة تدل عليه وتنبئ به دون تصريح بفعل القول ، وذلك أمر لا يكتفي به النحاة ولايسكتون عليه وإنما يقدرون فعل القول مضمراً ، قال الزمخشري في :

« فَأَرْسُلَ فِرْعُونُ فِي المدائنِ حاشِرينَ ، إِنَّ هُؤُلَاءِ لَشِرْذِمَةٌ قَلْيلُون » (٣). « إِنَّ هُؤُلَاءِ لَشِرْذِمَةٌ قَلْيلُون » (٣). « إِنَّ هُوَلَاء مُحَكِي بعد قول مضمر » (٤).

إن في هذا الاسلوب الجميل أكثر من مظهر واحد من مظاهر الفنية التعبيرية فهو مركب من الحذف النحوي والايجاز والفصل لشبه كمال الانقطاع والالتفات.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ، الآية / ١٩٠، ١٩١

<sup>(</sup>٢) سورة إلا نبياء ، الآية / ٧٧

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء، الآية / ٣٥، ٤٥

<sup>(</sup>٤) الكشاف ج ٣ ص / ١١٥

وكثرة وروده في العبارة القرآنية أمر يدعو إلى التأمل فقد عددت أكر من عشرين موضعاً لم يرد فيها فعل القول بلفظه أو بمعناه ، على الوجه الذي وضع النحاة حدوده حين بحثوا مسألة ( ان ) المفسرة (١) .

وشيوع هذا الاسلوب ينقض قواعدهم في الحكاية ومقــول القول ، ويومى ولى أصل في التركيب لم يرد له عندهم ذكــر ذلك أن الكلام المحكي يكفي أن يسبقه ما يوحي بوروده غــير مقيد بصيغة فعل القول (قال وما يشتق منها). ولا بصيغة فيهـا معنى القول مثل ذكر وأوحى ونحو ذلك.

لننظر في مثل قوله تعالى:

« الَّذِينَ يَذْكُرُونَ الله قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَىٰ جُنُوبِهمْ وَيَتفَكَّرُونَ فِي خَلْتِي السَّمُواتِ وَالأَرض رَبَّنا مَاخَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنا عَذَابِ النّار» (٢) وفي قوله تعالى:

« يوم يُحْمَىٰ عَلَيها في نارِ جَهَنَّم فَتُكُوْ َى بها جِباهُهُم وَجُنُوبُهُم وَظُهُورُهُم فَلُهُورُهُم فَالْحُورُهُم فَالْحُونُ فَاللَّهُ فَالْحُورُهُم فَاللَّهُ فَاللّلْهُ فَاللَّهُ فَاللَّاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللّلْمُ فَاللَّهُ فَاللَّا فَاللَّهُ فَاللّهُ فَاللَّهُ فَاللَّاللَّهُ فَاللَّا فَاللَّا فَاللَّهُ فَاللَّا فَاللَّهُ فَ

اليس في مايسبق القول المحكي من الكلام ما يوحي به ؟ أليس لســـان الحال عنــد أولي الالباب الذين يذكرون الله قيامـــآ

<sup>(</sup>١) مغني اللبيب .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ، الآية / ١٩١

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة / الآية ٣٥

وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السموات والارض، هو الذي يقول: ربنا ما خلقت هذا باطلا، الاية.

أوليس لسان الحال بالنسبة للذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله ، فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم همو الذي يخاطبهم قائلا : همذا مما كنزتم لأنفسكم فذوقوا ماكنتم تكنزون .

ولسان الحال الذي افضنا في الحديث عنه ليس مما يتعلق به بحث النحاة ، لأنهم ألزموا أنفسهم باستبعاد المعاني وصرفها الى مساسمي علوم البلاغة ، وهي في الحق معاني النحو التي لايستقيم النحو إلا بها ولا تستقر قواعده إلا عليها ، وهذا أمر تنبه له غير واحد من الباحثين في مسائل النحو ونقد منهجه ، ولعل أوهدم في عصرنا هذا المرحوم الأستاذ ابراهيم مصطفى في كتابه الجليل: (إحياء النحو).

وليس هذا البحث مجالا للخوض في هذه المسألة فانها تستأهل أن يفرد لها جهد مستقل ، ولكنها على كل حال واحدة من أهم قضايا العربية ، وعلة من أهم العلل التي جعلت من النحوهلذا العلم الذي اختلطت فيه الغاية بالوسيلة ولم تسلم فيه الموازين من الارتباك والاضطراب .

والحديث عن قضا يا الحذف والذكر ، والايجاز والاطنساب

امر صرفه علماء العربية إلى علم المعاني ، ولا سيما حين يكون الحذف مما يجوزه النحاة ، أما الحذف الواجب ـ بزعمهم ـ فهو من قضايا النحو ومسائله .

ولكن حديث النحاة عما يجـوز حذفه أو لايجوز لـم يحـط بالاستعمالات الواردة في العبارة القرآنيــة.

من ذلك حذف المضاف والاكتفاء بالمضاف إليه ، في أسلوب تفردت به العبارة القرآنية ، وقضت قواعد النحاة أن يهجــر فلا يستعمله المنشئون ، ويكثر ذلك حين يكون المحذوف المتصور علة لما قبله ، أو بعبارة النحاة مفعولا له او سبباً ، من ذلك قوله تعالى في سورة هـــود:

« فَلَعَلَّكُ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحي إِليْكَ وَضَائِقٌ بِهِ مِصَدَّرُكَ أَنْ يَقُولُوا لَـــوْلاً أَنْ رَكَ أَنْ يَقُولُوا لَـــوْلاً أَنْزِلَ عَلَيْهِ كَنْزٌ أَوْ جَاءَ مَعَهُ مَلَكٌ » (١).

قال الزمخشري: أن يقولوا مخافة أن يقولوا(٢)

وقال أيضاً في قوله تعالى من سورة النحل:

« وأَلْقَىٰ فِي الأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِكُمْ » (٣). كراهة أن تميل بكم و تضطرب (١)

<sup>(</sup>۱) الآية / ۱۲

<sup>(</sup>۲) الكشاف ج۲ / ص ۲۰۹

<sup>(</sup>٣) سورة النحل ، الآية / ١٥

<sup>(</sup>٤) الكشاف ج ٢ ص / ٣٢٤

وفي قوله تعالى من السورة عينها:

« وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتْ غَرْلُهَا مِنْ بِعْدِ قُوقً أَنْكَاثاً تَتَّخِذُونَ أَيْمَانَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُم أَنْ تَكُونَ أُمَّةً هِي آربي مِن أُمَّةٍ (١): بسبب ان تكون...(٢) وفي قوله تعالى من سورة الاسراء:

« وَجَعَلَنْا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَانِهِمْ وَقَرْاً » (٣). كراهة أن يفقهوه (٤)

ومثل ذلك كثر منه أيضاً قوله تعالى في سورة الانبياء:

« وَجَعَلْنَا فِي الأَرْضِ رَوَاسِي أَنْ تَمِيدَ بِهُم » (٥)

وفي سورة النور:

« يَعِظُكُمْ اللهُ أَنْ تَعُودُوا لِمِثْلِهِ أَبِداً (٢) ».

وفي سورة الزمر:

«واتَبِعُوا أَحْسَن مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَا تِيكُمُ ٱلْعَذَابُ بَعْتَةً وَأَنْتُمْ لا تَشْعُرُونَ ، أَنْ تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسْرَتَا عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فَي جَنْبِ اللهِ » (٧). وفي سورة الحجرات :

<sup>(</sup>١) سورة النحل ، الآية / ٩٢

<sup>(</sup>۲) الكشاف ج ٢ ص / ٣٤٢

<sup>(</sup>٣) إلا سدراء ، الآية / ٢٦

<sup>(</sup>٤) الكشاف ج ٢ ص / ٣٦٣

<sup>(</sup>٥) الآية / ٣١

<sup>(</sup>١) الآية / ١٧

<sup>(</sup>٧) الآية / ٥٥ ، ٥٥

« يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنبَأَ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بجَهالَة فَتُصْبِحُوا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُم نادِمِينَ » (١) .

ويكثر في الاستعمال القرآني إقامة الوصف مقام الموصوف والموصوف عمدة مبتدأ أو نحو ذلك.

والوصف من قبيل ما يسمونه الفضلة التي لاتقوم بذاتها - على حد مايدعون ـ وإنما تتعلق بمحذوف كما يذهب إليه الأكثرون .

من ذلك قوله تعالى في سورة النساء:

«وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ إِلا لَيُؤْمِنَنَ "به ِ قَبْلَ مو ته ويَوْمَ القِيَامَة يَكُونُ عَلَيْهِم شَهِيداً » (٢) .

وفي سورة الصافات:

« ومَا مِنَّا إِلا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ » (٣).

وفي سورة مريم:

« وَإِنْ مِنْكُمْ إِلاْ وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبُّكَ حَتْماً مَقْضِيّاً » (٤).

ويلحظ أن ذلك يكثر وروده في جملة النفي، حين يكون معنى المنفي عاماً لاحاجة لذكره ، كلفظ « أحد » ونحوه ، ولكنه يرد أيضاً في غير جملة النفي كقوله تعالى في سورة الاعراف:

« وقَطَّعْنَاهُمْ في الأَرْضِ أَمَمًا مِنْهُمْ الصَّالِحُونَ ومِنْهُم دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَاهُمُ مُ

<sup>(</sup>١) الآية / ٦

<sup>(</sup>٢) الآية / ١٥٩

<sup>(</sup>٣) الآية / ١٦٤

<sup>(</sup>٤) الآية / ٧١

بالحسنات والسيئات لعلهم يرجعون . (١) »

يقول الزمخشري في إعرابها: محله « اي الظرف » الرفع وهـو صفة لموصوف محذوف ومعناه ناس منحطون عن الصلاح ، ونحوه ومامنا إلا له مقام معلوم(٢).

وواضح ان التقدير: الذي تلجئهم إليه قواعد النحو، يخل بمعنى العبارة ويمسخ معناها ويذهب بالكثير من فنية التعبير، وواضح أيضاً أن المقصود إيثار الوصف بالذكر لأن الموصوف واحد من اثنين إما اسم عام لا يتعلق به الغرض ذكر أم لم يذكر، واما لفظ سبق في الكلام ما يشير إليه أو يدل عليه.

وكثيراً ما يجري التعبير القرآني على صور من الايجاز والاكتفاء لاتحيط بها قواعد النحو ، مثل الاكتفاء من الجملة الفعلية أو الاسمية بجار ومجرور، كقوله تعالى في سورة الاسراء:

« إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ لأَنْفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَاتُمْ فَلَهَا » (٣). ولننظر في قوله تعالى في سورة البقرة:

« حَافِظُوا عَلَىٰ الصَّلُوٰ اتِ وَالصَّلَاةِ الوَسُطَىٰ وَقُومُوا للهِ قَانِتِينَ ، فَإِنْ خِفْتُ مَ فَرَجَالاً أَوُ رَكِباناً » (٤) .

فقد اكتفى من جملة الجواب بالحال دون ذكر الفعل وفاعلسه

<sup>(</sup>۱) الآية / ۱۹۸

<sup>(</sup>۲) الكشاف ج ۲ ص / ۱۰۱

<sup>(</sup>٣) الآية / v

<sup>(</sup>٤) الآية / ٢٣٨ ، ٢٣٩ .

ومفعوله ، لأنه معلوم لاحاجة لذكره . ومثل ذلك قوله تعالى في سورة الانعام :

« وَإِنْ كَانَ كَبُر عَلَيْكَ إِعْراضُهُمْ فَإِنْ ٱسْتَطَعْتَ أَنْ تَبْتَغِي َ نَفَقاً فِي ٱلأَرْضِ أَوسُلَماً فِي السَّمَاءِ فَتَأْتِيَهُمْ بآية ، وكو شاءَالله لجَمَعَهُمْ على الهدى فَلِلا تَكُونَنَ مِنَ الجُاهِلين » (١).

فان جواب الشرط الأول والثاني لم يذكر مع أنه لم يسبق له ذكر ومع ذلك فمعناه مفهوم مستفاد من العبارة بجملتها. ومثل ذلك قوله تعالى في سورة النور:

« وَلُولًا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ ورَحْمتُهُ وانَّ الله رَؤُوفٌ رَحِيمٌ » (٢).

وشبيه به في الاكتفاء بما يتعلق به الغرض ، قوله تعالى في سورة المعارج:

« إِنَّ الإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعاً ، إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزَوُعاً ، وَإِذَا مَسَّهُ الخَيْرُ مَنوعاً » (٣) ذلك أن فعل الكون واسمه مما لاحاجة لذكره لأن الكلام يدل عليه فاكتفي بقيده المعنوي وهو الخبر لأن الجملة كلها مسوقة للنص عليه .

واذا جاز ذلك في فعل الكون وفي مايشتق منه ، لأنه يدل على العموم و يمكن ان يستدل عليه من السياق ، فقد ورد في غيره

<sup>(</sup>١) الآية / ٣٥٠

<sup>(</sup>٢) الآية / ٢٠

<sup>(</sup>٣) الآيات / ١٩ - ٢٠

من الافعال اذا علم معناها واستدل عليه من السياق. قال تعالى في سورة التوبة:

« كَيْفَ وَإِنْ يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ لَا يَرْقُبُوا فيكم إِلّاً وَلَا ذِمَّةً »(١). يقول الزمخشري: « كيف تكرار لاستبعاد ثبات المشركين على العهد، وحذف الفعل لكونه معلوماً ».

تلك أمثلة للايجاز بالحذف لم يستقصها النحاة ولم يحيطوا بها ذكراً ، ولعلهم وجدوها تخالف ما ألزموا به أنفسهم من لزوم ذكر العمدة في الكلام ، ولو أنهم التزموا أسلوب البحث العلمي لجعلوا من كل تلك الاستعمالات القرآنية أسساً لقواعدهم ولأوسعوا بذلك مجال التصرف في فنون التعبير ، ولأفسحوا طريق الاقتداء بأساليب العبارة القرآنية مما يزيد صور التعبير نماء وثراء .

## والمصل ريات

## in the e

إن من اهم وسائل التعبير الدقيق اتقان استعمال الحروف ، ولاسيما حروف الحر . فان لها معاني يتميز بعضها عن بعض بحيث تؤدي ادق المعاني لوجاء الحرف في موضعه .

وأعقد مافي حروف الجر أنها كثيرة ، وأن لكل منها في الغالب اكثر من معنى واحد .

وكثيرا ما تتداخل تلك المعاني وتختلط على غير الخبير بالأساليب البليغة المأثورة.

وظيفة حروف الجر في الجملة العربية إبلاغ معنى الفعل أو ماهو في حكمه الى صورة من صور المفعول أي المتأثر بالفعل، وهذه الصور عديدة عدد حروف الجر، فمنها صورة المفعول به والمفعول فيه

والمفعول له والمفعول منه والمفعول عنه والمفعول إليه والمفعول عليه . والمقصود بما هو في حكم الفعل الأسماء المشتقة والمصادر ، سواء منها ما يجب ذكره ان كانمن قبيل الكون الخاص وهو سائر الأفعال ، أم ما يجب أو يجوز حذفه ان كان فعل الكون العام وما يشتق منه كالذي يتعلق به الجار والمجرور والظرف .

وحروف الحر قيود معنوية قد يقتضي المقام إثباتها وقد يحتمل حذفها والاستغناء عنها .

ولنضرب لذلك مثلا بحرف كثير التداول شائع الاستعمال وهو « في » المستعمل لمعنى الظرفية ، فانه يحذف باطراد إذا كان ما بعده اسماً دالا على معنى الزمان أو المكان فيقال له الظرف ويذكر غالباً إن لم يكن الاسم من الظروف المختصة على حد ما يقول النحاة .

والأصل والأساس أن تثبت حروف الجر لأنها حروف معان لايفهم مدلولها إلا إذا ذكرت. ويزعم النحاة أنها بجوز حذفها في حالة عبروا عنها بقولهم: إذا تعين الحرف ومكان الحذف. وعدوا كل ما عدا ذلك شذوذاً مقيداً بالسماع لا يجوز أن يقاس عليه واستشهدوا لمثل ذلك بقول القائل:

لَدن يَهُزُ الكُفَ يَعْسُلُ مَتْنَهِ فيه كما عَسَلَ الطريق الثعلب(١)

<sup>َ (</sup>۱) البيت لساعدة بن جؤية ، وهو من شواهد الكتاب ، أج ١ ص / ١٦ ثم / ١٠٩

على ان العبارة القرآنية تؤسس قاعدة اوسع واشمل وتفضي إلى أساليب في التعبير رحيبة منطلقة ، دقيقة في الوقت نفسه متقنة . قال تعالى :

« قَالَ فَبِما أَغُويْتَنِي لَأَقْعُدَنَ لَهُم صِراطَكَ ٱلمُسْتَقِيم . » (١)

ومعلوم أن قعد لا يتعدى بنفسه وانما يصل الى ما بعده بحرف الحر ولذلك يقول الزمخشري: «وانتصابه على الظرف كقوله كما عسل الطريق الثعلب، وشبهه الزجاج بقولهم ضُرب زيك الظهر والبطن آي على الظهر والبطن » (٢).

وقال تعالى في سورة التوبة:

« فَإِذَا أَنْسَلَحَ أَلاَ شَهُرُ الحُرَّمُ فَاقْتَلُوا أَلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُموهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَخْدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَد . » (٣) وأخصروهم وأقعدوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَد . » (٣) يقول الزمخشري: «وانتصابه على الظرف كقوله لأقعدن لهـم صراطك المستقيم » . (٤)

و توجيه الظرفية لايتأتى في كل موضع ، بل إن بعض المواضع يأباه . من ذلك قوله تعالى في سورة ابراهيم :

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف ، الآية / ١٦.

<sup>(</sup>۲) الكشاف ج ۲ ص / ۲٥

<sup>(</sup>٣) الآية / ه

<sup>(</sup>٤) الكشاف ج ٢ ص / ١٤٠

ويَبْغُونَهَا عِوجاً . » <sup>(۱)</sup>

فيقول فيه الزمخشري: «والأصل (كذا!؟) ويبغون لها عوجاً فحذف الحار وأوصل الفعل » (٢).

وواضح أن التماس معنى الظرفية يدخل المسألة في بـاب القياس لأن الظرف كما يعرفونـه: «وقت أو مكان ضمن معنى (في) باطراد» وليس في ما عدا ذلك متسع للقياس عندهم.

ومما يقذف بالنحاة في لحج الحيرة والتخبط قوله تعالى في سورة النساء:

« ويَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَاءِ قُلِ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَ "، وَمَا يُتلَىٰ عَلَيْكُمْ فِي الكتاب في يتامى النِّسَاءِ اللآتي لأتُوتُونَهُنَ مَا كُتِب لَهُنَ وَتَرْغَبُونَ أَنْ تَنْكِحُوهُنَ "("). لأن الفعل « رغب » يصل الى المفعول بحرفين يؤديان معنيين متعاكسين ولابد من ذكر أحدهما إذا أريد معنى بعينه ، فلا قيل « رغب قي » دل على معنى الرغبة الايجابية ، وإذا قيل « رغب عن » دل على معنى الرغبة السلبية ، وحذف الحرف هنا يوقع عن » دل على معنى الرغبة السلبية ، وحذف الحرف هنا يوقع في اللبس على حد ما يزعمون ، يقول ابن مالك (؛):

فإِنْ حُذِفْ فَالنَّصِبُ للمُنْجَرِ

وعَــد لأزماً ربحرف جر

<sup>(</sup>١) سورة ابراهيم ، الآية / ٣

<sup>(</sup>۲) الكشاف ج ٢ ص / ٢٩٣

<sup>(</sup>٣) سورة النساء ، الآية / ١٢٧

<sup>(</sup>٤) شرح ابن عقیل ج ۱ ص / ۲۰۹

نقلاً وفي أنَّ وَأنْ يَطـــردُ مَعْ أَمنِ لبس كعجبتأنْ يَدوا ولذلك يقول الزمخشري في توجيه هـذه المسألة: « يحتمل في أن تنكحوهن للمامتهن » (١).

وكان بعض أساتذتنا يذهب في تأويل هذه الآية مذهباً اخر فيقول: إن الرغبة ههنا « في » أو « عن » مستوية ، ومن أجل ذلك حذف حرف الحر (٢).

واحسب ان الامر هنا ايسر مما يذهبون اليه ، لان معنى الفعلل اصلا هو المعول عليه ، والحرف هو الذي يحدد علاقته بالمفعلول سلباً أو إنجاباً ، والأصل في الرغبة أن تكون ميلا انجابياً الى المرغوب ، أي أن تكون رغبة في الشيئ.

إما الرغبة عن الشيّ فهي الفرع الذي لا يعرف إلا بذكرف أما الحرف « عن » وهذا المعنى هو الذي يقنضي إثبات الحرف أما حذف الحرف فيصرف معنى الفعل الى أصله وهو الرغبة في الشيّ وإذن فلا محال للالتباس على الاطلاق.

وصفوة القول إن حروف الجر بمعانيها العديدة من ظرفية وابتداء غاية واستعلاء ومجاوزة ونحو ذلك إنما تقوم بوظيفة في الكلام معنوية بالدرجة الاولى وهي تحديد علاقة الفعل بما يتأثــر

•

<sup>(</sup>۱) الكشاف ج ۱ ص / ۳۰۱

<sup>(</sup>٢) ذلك أستاذنا طه الراوي عليه رحمة الله .

به وهو في الحقيقة مفعول كما سلف القول.

وقد يعدل أحياناً عن هذا التحديد بقصد إطلاق الفعل من القيد المعنوي بحرف الحر كالذي في قوله تعالى:

« وَأَقْعُدُوا لَهُم كُلُّ مَرْصَد . »(١)

فان المقصود هنا إطلاق المعنى من قيد الظرفية أو الاستعلاء او نحو ذلك على خلاف ما ذهب إليه الزمخشري حيث ذكر أنه منصوب على الظرفية، وإنما المقصود التوسع الذي يشير إليه بعض النحاة حين يقولون باسقاط حرف الجر توسعاً.

وقد نجد في العبارة القرآنية عكس هذا الاستعمال فعلا يصل إلى مفعوله بنفسه عادة ، ثم يراد تقييد وصوله إلى المفعول بمعنى من المعاني التي يدل عليها حرف من حروف الجركما في قوله تعالى في سورة النور:

«فَلْيَحْدَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أُوْيُصِيبَهُمْ عَذَابً أَلِيمٌ» (٢) فمعنى «عن » هنا مقصود تقيد الفعل به ليستفاد مع المخالف معنى الاصرار والعناد والاعراض عن امرالله قصداً ، والافالمخالفة المطلقة قد تكون عن غفلة أو جهل أو عدم مبالاة ، وهي إذن لا لاتنطوي في حكم أن تصيب المخالف فتنة أو يصيبه عذاب أليم .

<sup>(</sup>١) من الآية / ه ، سورة التوبة .

٠ (٢) الآية / ٣٣

ولهذا نجد العبارة القرآنية تتصرف في حروف الجر تصرف الاتوافقه قواعد النحو ، ولا أصول اللغة التي قصرت في الاحاطة به فانتقصت من الدقة في اداء المعاني على الوجه الذي أدته العبارة القرآنية ، ولقد فطن الزمخشري إلى شي من هذا فقال في قوله تعالى من سورة النمل:

«حَتّیٰإِذَا أَتُواْعلیٰوادِی النّمْلِ قَالَت نَمْلَةً یِاأَیّها النّمْلُ ادخُلُوامَسَاکِنَکُم (۱). فان قلت: لم عُدِّی «أتوا» بـ «علی » قلت: یتوجه علی معنیین أحدهما: إن إتیانهم كان من فوق فأتی بحرف الاستعلاء كماقال أبو الطیب:

« وَلَشَدٌ مَا قَرُبت عَلَيك الانجُم » (٢).

لما كان قرباً من فوق.

والثاني: أن يراد قطع الوادي وبلوغ آخره (٣). ومثل ذلك أيضاً قوله تعالى في سورة القصص:

« و دَخَل المَديِنَة عَلى حِينِ غَفْلَة مِن أَهْلِهَا فَو جَد فِيها رَجُلَيْنِ يَقْتَتَلانِ » (٤). فان « حين » اسم زمان ، والفعل إنما يصل إليه عادة بحرف الظرفية «في» ولكن هذا الدخول كان أيضاً من فوق أشبه شي بالانقضاض

<sup>(</sup>١) الآية / ١٥

<sup>(</sup>۲) ديوان المتنبي (شرح العكبري) ج ٣ صفحة / ١٣٠

<sup>(</sup>٣) الكشاف ٣ / ١٣٧

<sup>(</sup>٤) الآية / ١٥

ومعنى الاستعلاء هنا يشعر بالمفاجأة والمباغتة وكل هذا لايتـاتى من حرف الظرفية سواء ذكر أم حذف.

على أن بعض النحاة يسمى مثل هذا الاستعمال التضمين ويريد مافيه من إخلال بدقة المعنى وعبث بالمدلول اللغوي لكل لفظ من الألفاظ.

والى ذلك يذهب الزمخشري أحياناً ، كالذي ذهب إليه في قوله تعالى من سورة الأجزاب:

« إِلا أَنْ تَفْعَلُوا إِلَىٰ أُولِيائِكُم مَعْرُوفًا». (١)

« وعدي (تفعلوا ) بـ (إلى ) لأنه في معنى تسدوا وتولوا »(٢). والظاهر أن الفعل في كل موضع بمعناه لايحزج عليه وإنما يقيد المعنى بالحرف كما أسلفنا ، ومما يؤيد ذلك ويدل عليه قوله تعالى في سورة الصافات:

« فَراَغَ إِلَىٰ آلِهَتِهِم فَقَالَ أَلا تَا كُلُونَ ، مالَكُم لا تَنْطِقُونَ ، فَراَغَ عَلَيْهِم ْ ضَرباً باليَمِينِ. » (٣)

<sup>(</sup>۱) الآية / ٢

 <sup>(</sup>۲) الكشاف ج ۳ صفحة / ۲۲۸
 (۳) الآيات ۹۱ – ۹۳

فقد جيّ بر الى » اولا لأن المعنى المقصود انتهاء الغاية والفعل «راغ » يصل إلى مفعوله بها في العادة .

ثم لما اريد معنى الاستعلاء الذي يوافق روغ الضارب المستولي على ما يضرب جي بـ «على» والفعل هو هو لم يتغير ولم يتحول عن مدلوله اللغوي .

ويزيد ذلك إيضاحاً فعل كثير الاستعمال وهو « مر » فانه يصل إلى المفعول عادة بحرف الالصاق وهو الباء ، قال تعالى:

« وَإِذَا مَرُوا بِهِمْ يَتَغَامَزُونَ » (١).

ولكن حين يراد المرورالفوقي الذي لايتلبث ولا يلتصق يؤتى بعلى كقوله تعالى في سورة الصافات:

« وَإِنَّكُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُصبحين ، وَبِالليلِ أَفَلا تَعْقِلُون ) (٢). وكَقُوله: «وَكُأْيِّن مِن آيَة فِي السَّمُواتِ وَالأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْها وَهُمْ عَنْها مُنْ فَي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْها وَهُمْ عَنْها مُنْ فَي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْها وَهُمْ عَنْها مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْها وَهُمْ عَنْها مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ومما يشعر بقيمة حرف الجر ومكانه في العبارة ما جاء في قوله تعالى في سورة ص:

« إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيّ الصّافِنَاتُ الجِيادُ ، فَقَالَ إِنْي أَحْبَبْتُ حُبّ الخَيْرِ عَنْ ذِكْرِ رَبّي حَتّى تَوارتَ بِالحِجابِ » (١) .

 $(\mathbf{e}_{i}, \mathbf{e}_{i}, \mathbf{e$ 

<sup>(</sup>١) سورة المطففين ، الآية / ٣٠

<sup>(</sup>٢) الآية / ١٣٧ ، ١٣٨

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف ، الآية / ٥٠١

<sup>(</sup>٤) الآية / ٣١ ، ٣٢

وقوله تعالى في سورة فصلت:

« وَقَالَ ٱلنَّذِينَ كَفَرُوا لِأَتَسْمَعُوا لِهِذَا القُرآنِ وَ ٱلغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُم تَعْلِبُونَ » (١). و قوله تعالى في سورة الأحقاف:

« قَالَ رَبِّ أُوزِعْذِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحاً تَرْضَاهُ وَأَصْلَحْ لِي فِي ذُرِيَّتِي » (٢).

فكل حرف من هذه الحروف يغني عن جملة ويوحي معناه بأكثر مما ألف اهل العربية ان يستدلوا عليه ، ولذلك يقول الزمخشري في الاية الأخيرة: فان قلت ما معنى « في » في قوله تعالى:

« وأَصْلِح لِي فِي ذُرِّيَّتِي » قلت : معناه أن بجعل ذريته موقعاً للصلاح ومظنة له كأنه قال: هب لي الصلاح في ذريتي واوقعه فيهم (٣). أو لا ترى أن « عن » في قوله تعالى :

« فقال إني أَحْبَبْتُ حُبُ ٱلخَيْرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّي » (٤) . تساوي أن يقول القائل إني أحببت حب الخير وأعرضت وصددت عن ذكر ربي ، وكل هذا مستفاد من الحرف وحده ؟ وهل يكون قول القائل لاتسمعوا هذا القرآن مساوياً من حيث القصد لقوله تعالى:

The second of th

<sup>(</sup>۱) الآية / ۲۲

<sup>(</sup>٢) الآية / ١٥

<sup>(</sup>٣) الكشاف ج ٣ ص ٢٤٦

<sup>(</sup>٤) سورة ( ص ) ، الآية / ٣٢

« لأ تَسْمَعُوا لِهذا القُرْآنِ (١)».

اليس في اللام إشعار بان القصد لاتنصتوا له ولاتصغوا إليه ؟ أي أن السماع مجرداً لا يمكن أن يكون موضع النهي لأنه قد يتعرض له كل واحد ، وإنما الذي ينهي عنه الذين كفروا السماع المقترن بالانتباه والاصغاء والانصات .

على أن الذي ينعم النظر في كلام النحاة على حروف الجسر يتبين انهم معنيون بجانب الاعراب قبل كل شيء أما جانب المعنى فامره عندهم هين ، إذ يقع الحرف عندهم موقع حسرف آخر ، او يضمن الفعل معنى فعل قريب من معناه . وهذا يدل بوضوح على تجاهل الجانب اللغوي وانعزال قواعد النحوومسائله عنه كأن التركيب مؤلف من مفردات تجردت عن مدلولاتها اللغسوسة .

<sup>(</sup>١) من الآية / ٢٦ ، سورة فصلت

# الفصل السابى

## عيش وسوي

إن الكلام على إهمال الحانب اللغوي في قواعد النحو ومسائله يجر الى امر يبدو فيه هذا الاهمال او التجاهل في صورة واضحة كل الوضوح. ذلك ان حروف الحر ونحوها قد يغتفر فيها على نحو ما إغفال مدلولها اللغوي ومعناها الذي وضعت له لأنها كما يقولون تؤدي معانيها في غيرها كسائر الحروف.

ولكن الذي لا يمكن ان يقبل في العقل أو الواقع تجريد الأسماء او الأفعال من معانيها والحاقها قسرا بالأدوات التي يباعد استعمالها استعمال الحروف بينها وبين ما وضعت له أصلا ، ومن ذلك أنهم يعدون (غير وسوى) أداتين للاستثناء ، ثم يرتبون على ذلك أموراً في الاعراب ما أنزل الله بها من سلطان ، فيقولون في ذلك أموراً في الاعراب ما أنزل الله بها من سلطان ، فيقولون في

«غير» إنها تعرب إعراب ما يقع بعد « إلا » لوحلت محلها . ويقولون في «سوى » إنها تعرب إعراب الظرف على رأي بعضهم وإعراب «غير» بالحكم الذي سبق بيانه .

أما «سوى » فمادتها اللغوية تدل على أن معناها نقيض معنى «غير » ولم ترد في الكتاب العزيز الا بهذا المعنى :

« فَاجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِداً لا نُخْلِفُهُ نحْنُ ولا أَنْتَ مَكَاناً سُوى "(1).
والمد لغة فيها كما يقول ابن مالك في الألفية (٢) ، قال تعالى:
« قُلْ يَا أَهْلِ الْكِتَابِ تَعَالُواْ إِلَىٰ كَلِمة سَواَءِ بَيْنَنَا وبَيْنَكُمْ "(٣).

وَلَمْ يَبْقَ سِوى العُدُوا نَ دِنَّاهُمْ كَمَا دانــــوا (٤) وتفسير ذلك آت بعد.

أما «غير » فهي في أصلها وحقيقتها وصف كر مثل » تقعص صفة أو حالا كسائر الأوصاف ، وقد تقوم مقام الموصوف فتعرب حسب موقعها من الكلام . قال تعالى :

<sup>(</sup>۱) سَورة طه ، الآية / ۸ه

<sup>(</sup>۲) بقوله : ولسوى سوى سواء اجعلا على الاصح مالغير جعلا شرح ابن عقيل ص/٥٤٢

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ، الآية / ٢٤

<sup>(</sup>٤) شرح الحماسة ، للمرزوقي ج ١ صفحة / ٣٥ .

« كُلَّمَا نَضِجَت جُلُودُهُم بَدَّلْنَاهُم جُلُوداً غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا العذاب » (١). وقد نص الزمخشري على ذلك مع قوله بنصبها على الاستثناء في قوله تعالى:

« لا يَسْتَوي القَاعِدُونَ من المُومِنينَ غَيرُ أُولِي الضَّرِ والمُجاهدُونَ في سبيلِ اللهِ بأَمْوالِهِم وأَنْفُسِهِم (٢)» .

فقال في «غير »: قرئ بالحركات الثلاثة فالرفع صفة ل: «القاعدون»، والنصب استثناء منهم أو حال عنهم ، والحر صفة للمؤمنين (٣). وقال في قوله تعالى من سورة المائدة:

« يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعَقُودِ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ إِلا مَا يُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ وأَنْتُمْ حُرُمٌ » (١) . غير محلي الصيد نصب على الحال من الضمير في لكم (٥) .

والى مثل ذلك ذهب الفراء ، وزاد الأمر ايضاحاً فاشار الى معنى الوصفية فيها ، وعرض لمعنى الاستثناء فاطرحه ولم يأخذ به ، قال : « لا يَسْتَوِي القَاعِدُونَ مِنَ المُؤْمِنينَ عَيْرُ أُولِي الضَّررِ والمجاهِدُونَ » (١) . برفع « غير » لتكون كالنعت للقاعدين كما قال تعالى :

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، الآية / ٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآية ٥٩

<sup>(</sup>٣) الكشاف ج ١ ص / ٢٩١.

<sup>(</sup>٤) الآية / ١

<sup>(</sup>٥) الكشاف ج ١ ص / ٣٢٠

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآية / ٥٥

« صِرَّاطَ الَّذِينَ أَنْعُمتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ المَغْضُوبِ »<sup>(۱)</sup>. وكما قال تعالى:

« أو التّابِعينَ غَيْرِ أولي الإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ » (٢).

وقد ذكر أن «غير » نزلت بعد ان ذكر فضل المجاهد على القاعد فكان الوجه فيه الاستثناء والنصب.

إلا أن اقتران غير بالقاعدين يكاد يوجب الرفع لان الاستثناء ينبغي أن يكون بعد التمام ، فتقول في الكلام « لايستوي المحسنون والمسيئون إلا فلاناً و فلاناً ».

و قد يكون نصباً على أنه حال كما قال:

« أُحِلَّتُ لَكُمْ بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ إِلا مَا يُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ غَيْرٍ مُحِلِّي الصَّيدِ » (٣). ولو قرئت خفضاً لكان وجهاً تجعل من صفة المؤمنين (٤) .

واحسب أن الذي حملهم على إدراجها في باب الاستثناء هو مدلولها اللغوي الذي يشتمل على معنى المخالفة ، هذا من جهة ، ووقوعها منصوبة على الخلاف في مواضع بعينها من جهة أخرى ، على أن رعاية الجانب اللغوي تنفي هذا الذي ذهبوا اليه تمام النفي ويتجلى ذلك اوضح ما يكون في العبارة القرآنية التي لم ترد فيها «غير»

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة ، الآية / ٧

<sup>(</sup>٢) سور النور ، الآية ـ ٣١

<sup>(</sup>٣) سورة الماثدة الآية - ١

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن ص / ٢٨٣ - ٢٨٤

إلا وصفا على سبيل النعت او على سبيل الحال كما اسلفنا ، أو حالة محل الموصوف ، واقعة موقعه من الكلام ، من ذلك قوله تعالى في سورة الانعام:

« قُل أَغَيْرَ اللهِ أَتَّخِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ » (١).

وفي سورة الاعراف:

« قالَ أَغيْرَ اللهِ أَبْغِيكُم إِلَهَا وَهُو فَضَّلَكُمْ عَلَىٰ العَالَمِينَ » (٢).

وفي سورة التوبة:

« فَسِيحُوا فِي الأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرُوا عْلَمُوا أَنْكُمْ غَيْرُ مُعَجِزِي ٱللهِ » (٣) وفي سورة آل عمران:

« وَطَائِفَةٌ قَدْ أَهمَّتْهُم أَنفُسُهُم يَظُنُّونَ بِاللهِ غَيْرَ الحَقِ ظَنَّ الجَاهِلِيَّةِ » (٤). وفي سورة هود:

« فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ تَخْسِيرٍ » (٥) .

أما سوى فلم ترد في العبارة القرآنية على الوجه الذي يزعم النحاة أبداً ، بل لقد التفت الفراء إلى الجانب اللغوي فيها فنفى أن تكون «غير» بمعناها ، فقال في قوله تعالى من فاتحة الكتاب:

<sup>(</sup>۱) الآية / ١٤

<sup>(</sup>٢) الآية / ١٤٠

<sup>(</sup>٣) الآية / ٢

<sup>(</sup>٤) الآية / ١٥٤

<sup>(</sup>ه) الآية / ٣٣

« غَيْرِ المَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ولأ الظالين . »

واما قوله تعالى « ولا الضالين » فانمعنى « غير » معنى « لا »فلذلك ردت عليها ، هذا كما تقول :فلان غير محسن ولا مجمل فاذاكانت « غير » بمعنى « سوى » لم يجزأن تكر عليها « لا » . ألا ترى أنه لا يجوز عندي سوى عبدالله ولازيد .

وقد قال بعض من لايعرف العربية: إن معنى «غير » في الحمد معنى سوى » وإن « لا » صلة في الكلام (١).

وواضح ان الفراء يلحظ الفرق بين «غير» و «سوى» وينكر ما يذهبون اليه من استعمالهما بمعنى واحد ، وقوله في من ساوى بينهما في المعنى انه بعض من لايعرف العربية ـ دليل على ان احساس المعنى اللغوي وتصوره عند الاستعمال أو عند التفسير والاعراب أمر لابد منه عند من يفقه العربية ويعيها ويشعر بها .

ولو صح أن «سوى» تستعمل في صورة من صور الاستثناءً لكان هذا المعنى مستفاداً من السياق لامن الأصل اللغوي.

فلو قال قائل ماجاءني سوى زيد ، لكان معناه ابتداء ما جاءني مثل زيد وهذا قد يعني تبعاً أن زيدا مستثنى من حكم النفي في الفعل على وجه يشبه معنى المجاز أو الاتساع في الكلام .

<sup>(</sup>۱) معاني القرآن ج ۱ ص ۸.

هكذا تؤصل العبارة القرآنية اساساً للقاعدة النحوية تنفي عنها كلما يجانب الدقة في استعمال الألفاظ. وتثبت أن العربية لا يمكن أن تهمل جانب المدلول اللغروي في الألفاظ والأدوات لأن اهماله يفضي إلى التهاون في دقة التعبير وفي أداء المعاني على الوجه الصحيح.

### المصل الع

## 326 2001)

المصدر لفظ واسع الدلالة كثير تداوله في الكلام ، لأن فيسه من الاسم والفعل خصائص ومعاني عدة ، فهو على الرأي الراجع أصل ترجع إليه الافعال ويشتق منه كثير من الاسماء .

وهو أيضاً اسم ذو علاقة بأسماء الذوات ثم تطورت دلالتماء حتى أصبح يدل على المعنى أو ما يقال له عند النحاة معنى الحدث لأن الأصل في ألفاظ اللغة أنها توضع للمحسوس ثم تتحمول عنه الى المدرك بالعقل.

وتتسع في وظيفته في الكلام بحيث يرد عاملا عمل الفعـــــل

على غير الصورة التي يشترطها النحاة وهي إمكان وقوع أن وَالفعل أوما والفعل موقعه ، قال تعالى :

« قَالَ آذَهُب فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُم فَإِن جَهَنَّمَ جَزَاؤُكُمْ جَزَاءً مَوْفُوراً »(١).

وواضح هنا أن «جزاء موفوراً » منصوب ب «جزاؤكم » ولكن الز مخشري سيراً على سبيل النحاة الذين لا يحيز ون لمثل هذا المصدر أن يعمل لأنه لاينحل الى الحرف المصدري والفعل، يذهب الى أنه منصوب بفعل مضمر، يقول: وانتصب جزاء موفوراً بمافي (فانجهنم منصوب بفعل مضمر، يقول: وانتصب جزاء موفوراً بمافي (فانجهنم جزاؤكم) من معنى تجازون أو باضمار تجازون او على الحال (٢). ولكنه لايلبث أن يسلم بعمل المصدر غير القابل للتأويل بالحرف المصدري والفعل في موضع آخر، في قوله تعالى من سورة النبأ: المصدري والفعل في موضع آخر، في قوله تعالى من سورة النبأ: «لأيسمعون فيها كغواً وكل كذاباً ، جزاء من ربيك عطاء حساباً » (٣).

« لأيسمعُونَ فِيها لَعْواً وَلا كِذَّاباً ، جَزَاءً مِن ربك عَطاءً حِساباً » (١). يقول الزمخشري: عطاء نصب بجزاء نصب المفعول به أي جزاهم عطاء (١).

ومن لطائف الاستعمال القرآني كثرة ورود المصدر وصف أ إما على سبيل الاسناد خبراً، أو على سبيل النعت أو الحال. قال تعالى في سورة الاسراء:

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء ، الآية ٦٣

<sup>(</sup>۲) الكشاف ج ٢ ص / ٣٦٦ - ٣٦٧

<sup>(</sup>٣) سورة النبأ ، الآية / ٣٥ - ٣٦

<sup>(</sup>٤) الكشاف ج ٤ ص / ١٧٩

« نَحْنُ أَعَلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجُوىٰ » (١). و قال تعالى في سورة الكهف :

« فَعَسَىٰ رَبِّي أَنْ يَوْتِيَنِي خِيراً مِنْ جَنَّتِكَ وَيُرسِلَ عَلَيها حُسْباناً مِنَ السَّمَاءِ
« فتُصبح صَعِيداً زَلَقاً أَوْ يُصبح مَاؤُها غَوراً فَلَنْ تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَباً » (٢).
والمصدر في الآية الأولى خبر المبتدأ ، وهم يزعمون أن اسم المعنى لايخبر به عن اسم الذات فتأمل.

وفي الآية الثانية خبر الفعل الناسخ.

وقال تعالى في سورة الفرقان:

« وَعِبَادُ الْرَّحْمَٰنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هُوناً (٣) » .

يقول الزمخشري: هوناً حال أو صفة للمشي، ... إلا أن فيوضع المصدر موضع الصفة مبالغة (٤).

وهذا ديدن النحاة إذ إنهم يجنحون إما الى التأويل بتقدير مضاف حتى يكون هو والمصدر صالحاً لوصف اسم الذات أو الاخبار عنه ، وإما الى تفسيره على صورة المبالغة والمجاز . على أن شيوع هذا الاستعمال ووفرته يشعران بأن التأويل والتقدير وصرف المعنى الى المجاز والمبالغة أمور لاضرورة لها ولاسبب ، بل

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء، الآية / ٧٤

<sup>(</sup>٢) الآية / ٤٠ ، ٢١

<sup>(</sup>٣) الآية / ٣٣

<sup>(</sup>٤) الكشاف ج ٣ ص / ١٠٣

إنها قد تخرج العبارة عن المعنى الذي قصدت إليه، وتأمل بعد ذلك هذه الأمثلة ، قال تعالى في سورة الملك:

« فَلَمَّا رَأُوهُ زَلْفَةً سِيئَتَ وَجُوهُ النَّذِينَ كَفَرُوا (١) ».

وقال تعالى في سورة الحن:

« يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِنْ دُونِكُمْ لايألونكم خَبالاً وَدُّوا ما عَنِيَّمْ » (٣)

وفي سورة التوبة:

« لَقَلْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ » (٤) . وفي سورة ص:

« بما نسوا يوم الحساب (٥)».

<sup>(</sup>١) الآية / ٢٧

<sup>(</sup>٢) الآية / ١

<sup>(</sup>٣) الآية / ١١٨

<sup>(</sup>٤) الآية / ١٢٨

<sup>(</sup>٥) من الآية / ٢٦

وفي سورة السجدة:

« فَذُوقُوا بِمَا نَسِيتُم لَقَاءَ يَومِكُم هٰذَا » (١).

و «ما » حقاً موصول حرفي لأنه يلحظ فيه معنى الموصوليـــة وفي الفعـــل الذي بعده معنى الصلة ، وكثيراً ما يصلح لتوجيــــه معناه وجهة الاسمية.

اما «لو » فملحوظ معناها الأصلي وهو الامتناع والاستحالة فال تعالى :

« وَمِنَ ٱلنَّذِينَ أَشْرَكُوا يَودُ أَحَدُهُم لُو يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُو بِمُزَحْزِحِـهِ مِنَ ٱلْعَذَابِ أَنْ يُعَمَّرُ ﴾ (٢) .

وقال تعالى في سورة الاحزاب:

« يَحْسَبُونَ الْأَحْزَابَ لَمْ يَذْهَبُوا وَإِنْ يَأْتِ الْآحْزَابُ يُودَّوُّا لَوْ أَنَّهُمْ بِادُونَ فِي الأَعْزَابُ يَودُوُّا لَوْ أَنَّهُمْ بِادُونَ فِي الْأَعْرَابِ يَسَأَلُونَ عَنْ أَنْبَائِكُم » (٣).

وتتجلى خصوصية «أن» في الاستعمال القرآني ، فهي كما قالوا تخلص ما بعدها لمعنى الاستقبال، ولا ترد في غير هذا المعنى ، وترد اللام في موضعها أحياناً لأن اللام تدل على الاستقبال قال تعالى في سورة التوبة:

« فَلا تُعجِبْكَ أَمُوالُهُمْ وَلَا أَولادهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيعَذَّبُهُمْ بِهَا في الحَياة

<sup>(</sup>١) من الآية / ١٤

<sup>(</sup>٢) من سورة البقرة ، من الآية / ٢ به

<sup>(</sup>٣) الآية / ٢٠

الدُّنيا» (١)

وفي سورة الصف:

« يُرِيدُونَ لِيطْفتُوا نُورَ اللهِ بِاقْواهِمٍ » (٢).

وفي سورة الأحزاب:

« إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيدُهِبَ عَنْكُم الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ » (٣).

قال الفراء في قوله تعالى:

« يُرِيدُ اللهُ لِيبينَ لَكُم » (٤).

وقال في موضع آخر:

« و الله يريد أن يتوب عليكم » (٥).

والعرب تجعل اللام التي على معنى كي في موضع «أن » في : «أردت وامرت » فتقول : أردت أن تذهب واردت لتذهب وامرتك أن تقوم ، وأمرتك لتقوم ، قال تعالى :

« و أمرنا لِنسلم لِرب العالمين » (٢).

وقال في موضع آخر:

<sup>(</sup>١) الآية / ٥٥

<sup>(</sup>٢) الآية / ٧

<sup>(</sup>٣) الاية / ٣٣

<sup>(</sup>٤) سورة النساء ، من الاية / ٢٦

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، من الاية / ٢٧

<sup>(</sup>٦) سورة الانعام، الاية / ٧١

« قُل إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَسَلَمَ (١)» .

وقال:

« يُريدُونَ لِيطْفِتُوا (٢)». و « يريدون أَنْ يُطْفِتُوا (٣)».

وانما صلحت اللام في موضع «أن» في أمرتك وأردت، لأنهما يطلبان المستقبل ولا يصلحان مع الماضي، ألا ترى أنك تقول أمرتك أن تقوم ولا يصلح أمرتك أن قمت ، فلما رأوا «أن» في غير هذين تكون للماضي والمستقبل استوثقوا لمعنى الاستقبال بكي وباللام التي في معنى كي (٤).

وقد يحذف الحرف المصدري استغناء عما يدل عليه من معنى في الفعل بعده ، إذ إنه قد يرد لمحض الوصل بين فعلين ، أو لجعل الفعل بعده ، إذ إنه قد يرد المحض الوصل بين فعلين ، أولجعل الفعل في موقع الاسم .

قال تعالى في سورة الأنفال:

« وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُوا إِنَّهُمْ لَا يُعْجِزُونَ (٥) » .

يقول الزمخشري: وقيل فيه أصله ؛ «أن سبقوا » فحذفت «أن » كقوله :

<sup>(</sup>١) سورة الانعام ، الاية / ١٤

<sup>(</sup>٢) سورة الصف ، من الآية /٧

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة ، من الاية / ٣٢

<sup>(</sup>ع) معاني القرآن ص /٢٦١ -٢٦٢

<sup>(</sup>٥) سورة الانفال ، الاية / ٩٥

« ومِن أياتِه يريكُم البَرق» (١).

وهذا يدل أيضاً على مبلغ مابين الفعل والاسم من علاقة تسمح بأن يكون الفعل في موضع الاسم ، ويدل أيضاً على موقع المصدر وسطاً بين الاسم والفعل ، بحيث بحل أحدهما محل صاحبه ويعمل عمله ويقوم بوظيفته في الكلام .

<sup>(</sup>۱) الكشاف ج٢ص / ١٣٢

## والمحاصل الدي المحال

# المر المراضات

ومما يلاقي الفعل ويعمل عمله في كثير من الأحيان ما يعرف عند النحاة باسم الفاعل ، ولسنا بصدد بحثهم في اسميته وفعليت واختلافهم في ذلك ومذهبأهل الكوفة في نعته بالفعل الدائم لأن جانب الاسمية فيه بين لا مراء فيه بدليل نقله الى العلمية كخالد وعامر وسالم ونحو ذلك ، ووقوعه موقع المسند إليه واضافته و الاضافة إليه واتصاله بأل .

أما إعماله إعمال الفعل فمرده في الحقيقة الى معنى الحدث الذي يقتضي وجود المحدث بالضرورة وهو الفاعل في الاصطلاح النحوي، ثم قد يقتضي وجود ما يؤثر فيه وهو المفعول. أما زعمهم بأن اسم الفاعل يعمل لأنه يحمل على الفعسل

المضارع منجهة لفظه ومنجهة معناه فمتهافت لايقوم للاحتجاج لأن الموازنة اللفظية المدعاة غير قائمة في اسم المفعول الثلاثي وهو أيضاً مستحق للعمل، وكذلك الصفة المشبهة. وأما منجهة المعنى التي يريدون بها دلالة كليهما على معنى الحال أو الاستقبال فهي مردودة بكونه اسماً لايلزم فيه أن يتضمن معنى الزمن لأنه دلالة مختصة بالأفعال.

وقد زعموا أن اسم الفاعل لايعمل اذا دل على المضي وإنمــــا يضاف الى المعمول ، ولكن الاستعمال القرآني ورد بخلاف ذلك قال تعالى في سورة الكهف:

« .... و كَلْبُهُم بأسِط ذراعيه بالوصيد » (١).

وهم يوجهونها على انها حكاية حال ماضية لأن اسم الفاعل لا يعمل إذا كان في معنى المضي (٢).

ومما ينقض قولهم هذا ماورد في سورة الانعام:

« إِنَّ اللهَ فَالَقُ الحَبِّ وَالنَّوىٰ يُخْرِجُ الحيَّ مِنَ المَيِّتِ وَمُخْرِجُ المَيتِ مِنَ المَيِّتِ وَمُخْرِجُ المَيتِ مِنَ اللهِ فَالَقُ اللهِ فَالَّذِي ذَلِكُمُ اللهُ فَأَنَى تُوْفَكُون ، فَالِقُ الإِصْباحِ وَجَاعِلُ اللَّيْلِ سَكناً وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ حُسَباناً ذَلِكَ تَقْدِيرُ العَزِيزِ العَليم» (٣).

<sup>(</sup>۱) من الاية / ۱۸

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج ٢ ص / ٣٨٣

<sup>(</sup>٣) الاية / ٥٥ ، ٢٩

فانت ترى انه عطف بالنصب على المجرور باضافة اسم الفاعـــل اليه لأنه ـ في زعمهم ـ بمعنى المضي بدليل قراءة من قرأ:

« وَجَعَلَ اللَّيلَ سَكَناً »

على أنهم يقدرون لنصب «الشمس» فعلا ماضياً لتستوي القاعدة . ولكن ماذا يقولون في نصب المفعول الثاني باسم الفاعل الذي لا بجوز ـ عندهم ـ أن يعمل وهو قوله تعالى :

« وجاعل اللّيل سكناً » (١).

وأكثر مايرد اسم الفاعل في العبارة القرآنية مضافاً الى معموله كقوله تعالى في سورة الانعام:

« وهذا كتاب أنزلناه مبارك مصدق الذي بين يديه » (٢) .

وفي سورة آل عمران:

« رَبّنا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَيْبَ فِيهِ » (٣) .

وفي سورة هود:

« وَيَا قَوْمِ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِي إِلا عَلَىٰ اللهِ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلَّذِينِ

آمَنُوا إِنَّهُمْ مُلاَقُورَبُهِمْ » (١).

وكثراً ماترد القراءة بنصب المعمول كما في الآية السالفة فقل

<sup>(</sup>١) سورة الانعام، من الاية /٩٦

<sup>(</sup>٢) الآية /٩٢

<sup>(</sup>٣) الاية / ٩

<sup>(</sup>٤) الاية / ٢٩

قرئ وما انا بطارد الذين آمنوا بالتنوين على الاصل (١). وقوله تعالى في سورة مريم:

« إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمُواتِ وَالأَرضِ إِلاَ آتِي الرَّحْمٰنِ عَبْداً » (٢). قال الزمخشري: وقرأ ابن مسعود وابو حيوة: آت الرحمن على اصله قبل الاضافة (٣).

وقد يكون المشهور الاعمال ويقرأ بالاضافة كما في قوله تعالى ، في سورة الشعراء:

« لَعَلَّكُ بِاخِعُ نَفْسَكُ أَلا يَكُونُوا مُومِنِينَ » (٤).

ويبدو لمن يستقصي استعمال اسم الفاعل في آي الكتاب الحكيم أن اضافته الى معموله هي الشائعة الذائعة، وحتى المواضع التي ورد فيها منوناً منصوباً معموله قد قرئ فيها بالإضافة.

ولعل أكثر ماتر د الاضافة حين يكون المعمول ضميراً لما في ذلك من التسهيل والخفة كقوله تعالى في سورة آل عمران:

« إِذْ قَالَ الله يَا عِيسَىٰ إِنِّي مُتَوَفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنَ ٱلَّذَيِنَ كَفَرُوا

<sup>(</sup>۱) الكشاف ج٢ ص ٢١٤

<sup>(</sup>٢) الاية / ٩٣

<sup>(</sup>٣) الكشاف ج٢ ص / ٥٢٤

<sup>(</sup>٤) الاية / ٣

<sup>(</sup>ه) الكشاف ج ٣ ص / ١٠٧

وَجَاعِلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوكَ فَوقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا »(١). وفي سورة القصص:

«... ولا تَخْافِي ولا تَحْزَنَي إِنَّا رَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ المَرْسَلِينَ »(٢). واكثر ماير د اسم الفاعل منو ناً منصوبا عامله حين يقع بينهما فاصل، ومماور د فيه الاستعمالان الاضافة والتنوين في سياق واحد قوله تعالى في سورة العنكبوت:

« وَكُمَا أَنْ جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطاً سيَّ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعاً وَقَالُوا لأَتَخَفْ وَلَا تَخَفْ وَلَا تَجْزَنُ إِنَا مُنْجُوكَ وَأَهْلَكَ إِلا آمْرَأَتَكَ كَانَتْ مِنَ الغَابِرِينَ ، إِنَا مُنْزِلُونَ عَلَىٰ أَهْلِ هَٰذِهِ القَرْيَةِ رِجْزاً مِنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَفْسَقُونَ »(٣). ومثل ذلك قوله تعالى في سورة الصافات:

« فَإِنَّهُم ۚ لَآ كِلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا البُطونَ »(٤).

وفي سورة البقرة:

« وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلملائِكَة إِنِّي جَاعِلٌ في الأَرْضِ خَلَيْفَةً » (٥).

.

وفي سورة الزمر:

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ، من الاية / ٥٥

<sup>(</sup>٢) سورة القصص ، من الآية /٧

٣٤ ، ٣٣ / الآية / ٣٣ ، ٢٤

<sup>(</sup>٤) من الاية / ٢٦

<sup>(</sup>ه) من الاية / ٣٠

« قُلْ إِنِي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللهَ مُخْلِصاً لهُ الدينَ » (١) . « قُلْ إِنِي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ الله مُخْلِصاً له الدينَ » (٢) . « قُلِ اللهَ أَعْبُدُ مُخْلِصاً لَهُ دينِي » (٢).

ولست أجد في دحض ماصنعوا من قاعدة لاعمال اسم الفاعل أوضح من موقف الزمخشري حيث يقول في قوله تعالى:

«إنّما أنْتَ مُنْذِرُ مَنْ يَخْشَاهًا » (٣).

وقرئ منذرٌ بالتنوين وهو الأصل والاضافة تحفيف وكلاهما يصلح للحال والاستقبال ، فاذا أريد الماضي فليس إلا الاضافة كقولك هو منذر زيد أمس (١).

ثم يقول في قوله تعالى من سورة «الكافرون»:

« ولا أنتم عابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ، ولا أَنَا عَابِدُ مَا عَبَدَتُم » (٥) .

أي وما كنت قط عابداً في ماسلف ماعبدتم فيه يعني لم تعهد مني عبادة صنم في الحاهلية فكيف ترجى مني في الاسلام . . أي وما عبدتم في وقت ما ما أنا على عبادته (١) .

وهذا يدل علىأن اسم الفاعل المنون يرد لمعنى المضي خلافاً لما يدعون .

<sup>(</sup>١) من الاية / ١١

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر ، الاية / ١٤

<sup>(</sup>٣) سورة النازعات ، الاية / ٥٤

<sup>(</sup>٤) الكشاف ج٤ ص / ١٨٤

<sup>(</sup>ه) الاية / ٢،٤

<sup>(</sup>٦) الكشاف ج ٤ ص / ٢٣٨

اما دلالة المضاف على المعنيين فقد نصوا عليها في أكر من موضع كما أسلفنا الاشارة.

ولكن المهم في هذه المسألة أن معنى الزمن لا يمكن أن يكون جزءاً من اسم الفاعل وإن وردت الدلالة عليه في سياق الكلام لأنه في الحقيقة اسم ، وفيه معنى الحدث الذي يستدعي أحياناً كثيرة معنى الزمن محكم أنه لازم لوقوع الحدث ، ولكنه زمن غير معين ولا محدد كتحديده في الأفعال ولاسيما بعض الصيغ كالماضي والمضارع حين يقترن بأدوات معينة . على أن ثمة فرقاً بين حالتي التنويسين والاضافة ، إذ التنوين يعني انفصاله عن المعمول وأن علاقته به محض علاقة إعمال يغلب فيها شبه الفعل ، بينما الاضافة امتزاج في الدلالة بين الاسمين وضرب من ضروب التعريف ولا عبرة بدعواهسم أنها إضافة لفظية لا يكتسب الاسم المضاف مها تعريفاً ولا تخصيصاً ودليل ذلك قوله تعالى في سورة غافر:

« حَمَّ ، تَنْزِيلُ الكِتَابِ مِنَ ٱللهِ العَزِيزِ العَليمِ ، غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ مِنَ اللهِ العَزِيزِ العَليمِ ، غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ مَنَ اللهِ العَرْيزِ العَليمِ ، غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ مَنْ اللهِ العَرْيزِ العَليمِ ، غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ مَنْ ٱللهِ العَرْيزِ العَليمِ ، غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ مَنْ ٱللهِ العَرْيزِ العَليمِ ، عَافِرِ ٱلذَّابِ وَقَابِلِ التَّوْبِ اللهِ اللهِ العَلْمِ اللهِ اللهِ العَلْمِ اللهِ اللهِ

وانظر الى قول الزمخشري في تأويل ذلك وإعرابه ، كيف يتخبط ويتناقض ثم لابجد مندوحة من الاقرار بأن الأمر مشكل لابحـــل إلا باعراب هــذه الصفات التي لامراء في وصفيتها أبدالا ،

<sup>«</sup>۱) الايات / ۱-۳

يقول: فان قلت: كيف اختلفت هذه الصفات تعريفاً وتنكيراً والموصوف معرفة يقتضي أن يكون مثله معارف، قلت اما غافر الذنب وقابل التوب فمعرفتان لأنه لم يرد بهما حدوث الفعلين وأنه يغفر الذنب ويقيل التوب الآن وغداً، حتى يكونا في تقدير الانفصال فتكون اضافتهما غير حقيقية ، وإنما أريد ثبوت ذلك و د وامه فكان حكمهما حكم إله الخلق و رب العرش.

واما شدید العقاب فأمره مشكل لأنه في تقدیر شدید عقابه لاینفك من هذا التقدیر . وقد جعله الزجاج بدلا ، وفي كونه بدلا وحده بین الصفات نبو ظاهر ، والوجه أن یقال لما صودف بین هؤ لاء المعارف هذه النكرة الواحدة فقد آذنت بأنها كلها أبدال غیر أوصاف . . . . (۱)

أما معنى الثبوت والدوام فهو آت من معنى ما اشتق منه اسم الفاعل ، لانه حين يشتق مما يدل على الوصف الثابت يقال له صفة مشبهة كطاهر القلب ونحو ذلك . ثم انه شديد العقاب من باب إضافة الصفة المشبهة الى فاعلها وهي عندهم إضافة محضة .

والصفة المشبهة عندهم هي التي يستحسن أن بجر فاعلها سا

<sup>(</sup>۱) الكشاف ج ٣ ص ٩ ه٣

وهي من هذه الجهة تخالف اسم الفاعل لأنه يضاف الى مفعول عادة . ولا عبرة بدعواهم أن فاعل الصفة المشبهة يجوزأن ينصب على التشبيه بالمفعول به لأنه لم يرد في المأثور من كلام العرب. نحو قولهم : زيد حسن الوجه ، وقياسهم اياه على زيد حسن وجه قياس باطل لأن هذا تمييز وهو لابد ان يكون نكرة وهو تمييز محول عن الفاعل كما يقولون . ولا دليل في قول القائل: (وطبت النفس ياقيس عن عمرو) لأن ذلك من الضرورات الشعرية . وأظهر مافي العبارة القرآنية أن اسم الفاعل يضاف الى معمو له حين يكون المعمول معرفة بالأداة او بالاضافة أو مخصصاً بالاضافة كقوله تعالى في سورة الزمر :

« أَللهُ خَالَقُ كُلُّ شَيءٍ وهُو عَلَىٰ كُلُّ شَيءٍ وَكِيلٌ » (٢). (الله خَالَقُ كُلُّ شَيءٍ وَكِيلُ »

وأكثر مايرد المعمول منصوباً حين يكون نكرة حتى إن الاستعمال يشعر بعدم جواز الاضافة . من ذلك قوله تعالى في سورة البقرة . « وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلملاِئكَة إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلَيفة ً » (٢).

وفي سورة ص:

« إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلملائِكَة إِنَّي خَالِقٌ بَشَراً من طينٍ » (٢).

<sup>(</sup>١) الآية / ٢٢

<sup>(</sup>٢) من الاية / ٣٠

<sup>(</sup>٣) الاية / ٧١

وقد يرد المعمول منصوباً حين يكون معرفة ولكن الأكثر فيه الاضافة كما أسلفنا . ومن ذلك قراءة من قرأ بالتنوين والنصب قوله تعالى في سورة الطلاق:

« ومن يتوكّل على الله فهو حسبه إن الله بالغ أمره (١). »

## والمعال المالية المالي

# 

الحملة الاسمية المنفية بر ( ليس ) أو ( ما ) اختها يجري عليها عادة ما يجري بنواسخ الابتداء التي تجعل ماكان مبتدأ اسماً لها يبقى على رفعه . وتجعل الدخر لها منصوباً .

وللعبارة القرآ**نية في هذا الباب خصوصية تلفت النظر وتث**ير الاهتمام .

ذلك أن الخبر في الجمل المنفية بر (ليس) يكثر انصال حرف الحر به ، كقوله تعالى:

« يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِن طَيِّباتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَا أَخْرَجْنَا لَكُم مِنَ اللَّرْضِ وَلَا تَيَمَّمُوا الخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُمْ بِآخِذِيهِ إِلاَ إِنْ تُغْمِضُوا اللَّرْضِ وَلاَ تَيَمَّمُوا الخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُمْ بِآخِذِيهِ إِلاَ إِنْ تُغْمِضُوا فِيهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ الله عَنِيُّ حَمِيدٌ (١). »

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الإية / ٢٦٦

وقوله تعالى:

« أَلْيُسَ الله بِكَافَ عَبْدَهُ » (١) .

وقوله تعالى:

« أوليس الله بِأعلم بِما في صدور العالمين »(٢).

وقوله تعالى :

« أَلَيْسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ » (٣).

أما أختها (ما) فان اقتران الباء بخبرها يكاد يكون هو الاصل فلم يرد في العبارة القرآنية إلا موضعان تجرد فيهما خبر (ما) من حرف الحر، وهما قوله تعالى في سورة يوسف:

« فَلَمَّا رَأَيْنَهُ أَكْبَرْنَهُ وَقُطَّعْنَ أَيْدِيهُنَ وَقُلْنَ حَاشَ للهِ مَا هَذَا بَشَرًا » ( فَ). وفي سورة المجادلة :

أَلَّذَيِنَ يُظَاهِرُونَ مِنْكُم مِن نِسَائِهِم مَاهَنَ أُمُهَاتِهِم » (٥).

والشائع في الاستعمال القرآني نحو قوله تعالى في سورة البقرة: « وكُثِنْ أَتَيْتَ اللَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابِ بِكُلِّ آيَةٍ مَا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ وَمَا أَنْتَ بِيَابِعِ فِبْلَةً بَعْضِ (٦). »

<sup>(</sup>١) سورة الزمر ، الآية / ٣٦

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت ، الاية / ١٠

<sup>(</sup>٣) سورة الانعام ، من الاية / ٣٥

<sup>(</sup>٤) الاية / ٣١

<sup>(</sup>ه) الاية / ٢

<sup>(</sup>٢) الآية / ١٤٥

### وفي سورة ق:

« نحن أعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّارٍ » (١) . وفي سورة النمل:

«وَقُلْ الْحَمدُ للهِ سَيْرِيكُم آياتِه فَتَعْرِفُونها وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ » (٢).

ويزعم النحاة أن هذه الباء زائدة يراد بها توكيد النفي لأن الموضع نصب ، ولأنها لو حذفت لما تغير في معنى الحملة شي ، لكن كيف تكون زائدة ويكون موضعها نصباً وهي ترد على هذه الصورة في الاستعمال ؟ وهل يجوز أن يقال إن الأصل عدم وجودها مع ورودها في أكثر المواضع على الوجه الذي سلفت إليه الاشارة ؟

ويكثر في الحمل المنفية ورود (من)، وهي تتصل باسم (ما) كثيراً كقوله تعالى في سورة المائدة:

« لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ ثَالَثُ ثَلاثَةً وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَ إِلَهُ وَاحِدٌ»(٣). وفي سورة يونس:

« مَا لَهُمْ مِن ٱللهِ مِن عَاصِمٍ. » (٤) وفي سورة السجدة:

<sup>(</sup>١) الاية / ٥٤

<sup>(</sup>٢) الاية / ٩٣

<sup>(</sup>٣) الاية / ٧٧

<sup>(</sup>٤) الاية / ٢٧

« مَا لَكُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِي وَلَا شَفِيعٍ » (١). وكثيراً ما تتصل ( من ) بفاعل الفعل المنفي كقوله تعالى في سورة النور :

« وَلَوْلَا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَىٰ مِنْكُمْ مِنْ أَحَدِ أَبَداً » (٢). وفي سورة المائدة:

« أَنْ تَقُولُوا مَا جَاءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَشِيرٌ وَنَذَيِرٌ » (٣). وتدخل « من » ايضاً على المفعول في الجملة المنفية ، كقولــه تعالى في سورة هود:

« وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضُلْ بِلَ نَظُنُّكُمْ كَاذِبِينَ » (٤). وفي سورة يونس:

« فَإِنْ تُولَّيْتُم فَمَا سَأَلْتُكُم مِنْ أَجْرٍ » (°).

والنحاة يزعمون أن الباء و « من » في كل ما ألمحنا إليه ونحو ذلك زائدة ، لأن الاعراب في كل إما نصب واما رفع . والجر لايتأتى بالقياس الى مارسموا من حدود الاعراب ، لأنه في أصله صورة من صور المفعولية لايباشر الفعل فيها مفعوله وانما يتوصل الفعل

<sup>(</sup>١) الاية / ٤

<sup>(</sup>٢) الاية / ٢١

<sup>(</sup>٣) الاية / ١٩

<sup>(</sup>٤) الاية / ٢٧

<sup>(</sup>٥) الآية / ٢٧

الى المفعول بحرف الجر ، وهذا معى تعليق الجار والمجرور بفعل أو ما هو بمنزلته كالمصدر وما اشتق منه، وهذا التعليق لايتأتى في الخبر المجرور بالباء بعد «ليس» و «ما» ولا في الاسم أو المبتدأ . ولا في الفاعل أو المفعول به ، فلذلك حكموا بزيادة حرف الجر ولم يزيدوا على القول إنه ورد لتو كيد النفي .

وهذا خلف من القول ، لأن توكيد النفي تكأة هشة لاتكاد تستقيم مالم تقف على قاعدة المعنى الأصلي لكل حرف يرد في سياق النفي .

ولنلتمس ذلك في معنى «من » فانها تأتي للاستغراق بعد النفي وانهم ليوردون معناها هذا حين يبحثون في بناء اسم «لا» التي لنفي الحنس في نحو قولنا: لارجل في الدار . فيقولون في واحد من توجيهاتهم لبناء الاسم إنه مضمن معنى «من » التي للاستغراق . ومعنى الاستغراق فرع من معنى التبعيض يجوز إليه بوقوع الحرف في سياق النفي ، كأن المنفي الشيئ بأبعاضه وأجزائه كلها وهذا هو معنى الاستغراق .

ولعل معنى الالصاق في « الباء » هو الذي يصلح في موضــــع و قوعها مؤكدة للنفي .

وقد يتساءل الباحث: لم تجاهل النحاة هذا الواقع في الاستعمال على كثرته وشيوعــه وجعلوا منه صورة فرع مــع كبرته ومن النصب

والتجرد من الحرف الحار اصلا على ندرته ؟ .

والحواب سهل ميسور مرده الى استمساكهم بالأصول الــــي رسموها لقواعد الاعراب واتحاذهم إياها سبيلا لايحيدون عنه مهما قام الدليل العلمي على خطله أو ضيق حدوده عن استيعاب المادة العلمية.

بيان ذلك أن أصولهم تقررأن الحرف إذا اختص بالأسماء ولم يكن كالحزء منها عمل فيها الحبر ، وأنه إذا أشبه الأفعال في دخوله على الحمل عمل فيها عمل الأفعال من الرفع والنصب، فأداة النفي شبيهة بالفعل الناسخ فهي تعمل عمله وعمله رفع الأول ونصب الثاني على الأكثر غدا « لا » التي لنفي الحنس. واذن فخبر هذه الأدوات منصوب ، فان ورد مجروراً بالباء أو بغيرها مهما كان وروده كثيراً فهو فرع عن النصب.

والحق أن على الباحث في مثل هذه الأمور أن يعود الى الأصول يتبين كيف قامت وعلى أي أساس وضعت. فان تبين له أن أصلا من الأصول جاء بخلاف المسموع والمروي من المأثور كان لابد له من معاودة النظر فيه ليقوم أساسه على المادة العلمية التي تستنبط منها القواعد وتقوم عليها الأصول.

ولاعبرة في علوم اللغة بالركون الى المنطق المجرد لأنه كثـــيراً ما يقود الى البعد عن الواقع ، ويأخذ في التدرج والتفرع شيئـــــاً فشيئاً حبى ينتهي الى امور غريبة عن مادة البحث التي لابد أن تكون هي الأساس في وضع القواعد ولاسيما قواعد اللغة .

ولعلنا لوأردنا ان نعاود النظر في هذه القاعدة لانتهينا الى أنخبر «ما » النافية يقع مجروراً بالباء في أغلب أحواله ولاسيما حين يكون مشتقاً ، ويقع منصوباً شأن أخبار النواسخ بقلة ، ولاسيما حين يكون جامداً غير مشتق نحو قوله تعالى في سورة يوسف :

« وَقُلْنَ حَاشَ للهِ مَا هَذَا بَشَراً » (١).

وفي سورة المجادلة:

« أَلَّذِينَ يُظاهِرُونَ مَنْكُم مِن نسائهِم مَا هُنَّ أُمُّهَاتِهِم » (٢) .

<sup>(</sup>۱) اللاية / ۳۱

<sup>(</sup>٢) الاية / ٢

## Jan Jah

# وساله والم

وفي الكتاب العزيز اساليب وتراكيب لايمكن ان يفي غيرهـــا بمعناها ، ولا يؤدي سواها ما تؤديه .

منها: «ما » الاستفهامية مركبة مع لام الحر متصلة بالضمير متكلماً أو مخاطباً أو غائباً ، مالي ، مالك ، ماله ، قال تعالى: في سورة يوسف:

« قَالُوا يَا أَبَانًا مَالَكَ لَاتَأَمَّنًا عَلَىٰ يُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ لِنَاصِحُونَ » (١).

وفي سورة يس:

« ومَالِي لَا أَعْبِدُ ٱلنَّذِي فَطَرنِي وَإِلَيْهِ تُرجَعُونَ » (٢).

وفي سورة الصافات:

<sup>(</sup>١) الاية / ١١

<sup>(</sup>٢) الاية / ٢٢

« مَا لَكُم لا تَناصِرون » (١).

« مَا لَكُم لَا تَنْطِقُونَ » (٢).

وفي سورة ص:

« وقَالُوا مَالَنَا لَا نَرَى رِجَالًا كُنَّا نَعُدُهُمْ مِنَ ٱلأَشْرَارِ » (٣) .

وفي سورة غافر:

« ويَا قُوم مَالِي أَدْعُوكُم إِلَىٰ النَّجَاة وتَدْعُونَنِي إِلَىٰ النَّارِ . » (٤)

ولقد حير هذا الاسلوب القرآني عقول النحاة فلم يهتدوا في الى سبيل ، وخانهم الحس والذوق اللغوي فالتمسوا في التأويل والتقدير وسيلة ، ولاسيما حين يجدون بعده معمولا لاذكر ولا أثارة في الكلام للعامل فيه .

يقول الفراء في قوله تعالى:

« فَمَالَكُمْ فِي المُنَافِقِينَ فِئَتَيْنَ وَٱللَّهُ أَرْكُسَهُمْ بِمَا كَسَبُوا . »(٥)

نصب فئتين بالفعل تقول: مالك قائماً كما قال الله تبارك وتعالى:

« فَمَا لِلَّذِينَ كَفَرُوا قِبَلَكَ مُهُطِعِينَ . » (٢)

قال محققاه ـ كتاب معاني القرآن ـ في الحاشية: يريد به «يعني

<sup>(</sup>١) الآية / ٢٥

<sup>(</sup>٢) الاية / ٢٩

<sup>(</sup>٣) الاية /١٢

<sup>(</sup>٤) الاية / ١١

<sup>(</sup>٥) سورة النساء / الاية / ٨٨

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن ج١ ص / ٢٨٠ - ٢٨١ ، والآية / ٣٦ منسورة المعارج

الفعل » متعلق الحار والمجرور(١).

وقال الزمخشري في قوله تعالى من سورة الحديد:

« ومَا لَكُم لأتومنون بالله » (٢).

لاتؤمنون حال من معنى الفعل في مالكم ، كما تقول مالك قائماً أي ما تصنع قائماً (٣) .

وليس هذا التركيب بدعاً في العربية ، ولا هو بالغريب في لغة موغلة في القدم ، صنع فيها التداول وطول المراس وكثرة التصرف ما صنع فأحال أفعالا الى حروف مثل: «ليس» و«على» (؛) ، و «حلا» و «عدا» و «حاشا» ومزج الاسم بالقعل فاخرج من ذلك فعلا كر «حبذا» ، ونحو ذلك مما عجزت قواعد النحو أن تجد له تفسيراً بحكم القيود التي أحكمها واضعو النحو الأوائل . ومن العجيب ان هذا التركيب الذي هجره الاستعمال الادبي من جراء ذلك قد تلقفته لغة الحديث فظل حياً فيها حتى يومنا هذا ، تعرفه اللهجة العربية المصرية ولهجة الحنوب في العراق ، يقول لك المصري مالك واقف ويقول لك العراقي الجنوبي : «إش مالك حاير».

<sup>(</sup>١) معاني القرآن ج ١ ص /٢٨١ ، ومحققاه : احمد يوسف نجاتي ومحمد علي النجار ..

<sup>(</sup>٢) الآية / ٨

<sup>(</sup>٣) الكشاف ج ٤ ص / ٢٤

<sup>(</sup>٤) للمؤلف بحث بعنوان : ( من دلائل القدم في اللغة العربية ) قدمه لمؤتمر المجمع اللغوي بالقاهرة في شباط / ١٩٦٧م

### والمصل (الحاوي)

## 

قد تاتي جملة الحال فعلية فعلها ماض ، فاما ان يقع قبلها الواو أو لا، وهي على كل حال لابد عندهم أن تكون مبدوءة بقد قبل الفعل الماضي ، ولعل الصناعة النحوية هي التي تملي عليهم هذا الشرط لأن جملة الحال في تصورهم لابد أن تكون بمعنى الحال وفعلها حينئذ ينبغي أن لايدل على غير معنى الحال .

والماضي الخالي من «قد» موغل في المضي فلا يصح والحالة هذه لأن يكون عماد جملة الحال. و (قد) حرف تحقيق ومعنى ذلك أن الفعل بعدها محقق الوقوع فهو أقرب الى معنى الحال لأنه للماضي القريب. ولكن العبارة القرآنية يكثر فيها ورود الجملة الحالية التي فعلها ماض غير مسبوق بقد.

فمن ذلك قوله تعالى في سورة آل عمران:

« أَلَّذِينَ قَالُوا لإِخُوانِهِم وَقَعَدُوا لَو أَطَاعُونًا مَا قُتِلُوا » (١).

يقول الزمخشري: اي قالوا وقد قعدوا (٢).
وفي سورة البقرة:

« كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُم أَمُواتاً فَأَحْياكُم »(٣).

يقول الفراء: المعنى والله أعلم: « وقد كنتم ». ولولا إضمار « قد » لم الفراء المعنى والله أعلم ، ألا ترى أنه قد قال في سورة يوسف:

« وإِنْ كَانَ قَمِيصُهُ قُدُّ مِنْ دُبُرٍ فَكَذَبَتَ » (\*).

ا المعنى والله أعلم: فقد كذبت (٥).

ومن أمثلة المواضع التي ورد فيها هذا الاستعمال قوله تعالى في سورة الأنعام:

« وجَعَلُوا للهِ شُرَكَاءَ ٱلجنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ »(١). وقوله تعالى في سورة النمل:

« وجَحَدُوا بِهَا وأستيقنتها أنفسهم ظُلْماً وعُلُواً » (٧)

<sup>(</sup>١) الآية / ١٦٨

<sup>(</sup>۲) الكشاف ج ۱ ص /۲۲۹

<sup>(</sup>٣) الآية / ٢٨

<sup>(</sup>٤) الآية / ٢٧

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن ج ١ / ص : ٢٤

<sup>(</sup>٢) الآية / ١٠٠٠

<sup>(</sup>٧) الآية/ ١٤

قال الزمحشري: واو الحال و «قد » بعدها مضمرة (١).
ووردت جملة الحال التي فعلها ماض بغير الواو في قوله تعالى:
« أو جاو و كُم حَصِرَت صُدُورهُم أن يُقاتِلُو كُمْ أَوْ يُقاتِلُوا قَومَهُم » (٢).
وههنا يعود الفراء فيقول: والعرب تقول أتاني ذهب عقله ... فاذا رأيت (تفعل) بعد كان ففيها «قد » مضمرة (٣).

ومرد ذلك كما قلنا الى الصناعة النحوية . لأن جملة الحال كما أسلفنا لابد عندهم أن تكون معنى الحال وكون فعلها ماضيا يناقض ذلك . .

وهذا تخليط وخلف من القول كما يقولون. لأن معنى الحال هنا غير معناها هناك في الأفعال. فهي هنا وصف فضلة منصوب توصف به الهيئة ، ولا مدخل لمعنى الزمن فيها من أي وجه.

اما اشتراط إضمار «قد» بعد الواو فلعل سببه أن «قد» كثيراً ما تكون في الجملة الفعلية حين تقع موقع الاسم كما في خبر «أن» المخففة من الثقيلة كقوله تعالى في سورة المائدة:

« قَالُوا نُرِيدُ أَنْ نَأْكُلَ مِنْهَا وتَطْمَئِنَ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَنْ قَدْ صَدَقَتَنَا »(١).

<sup>(</sup>۱) الكشاف ج٣ ص / ١٣٥

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية / ٩٠

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن ج ١ / ص: ٢٨٢

<sup>(</sup>٤) الآية / ١١٣

مثلها في ذلك مثل السين وسوف ولو.

وواو الحال عندهم تغني عن الضمير الذي يربط جملة الحال بصاحب الحال ، ووقوع «قد» بعدها ينفي احتمال ان يراد بها العطف.

ومما يدل على أن أقتران النعل الماضي بقد بجعل الجملة الفعلية شبيهة بالاسمية صالحة لتقع موقعها ، انهم يشترطون اقتران جواب الشرط بالفاء حين يكون الجواب جملة فعلية مسبوقة بر قد » نحو قوله تعالى في سورة يوسف:

« قَالُوا إِنْ يَسْرِقَ فَقَدُ سَرَقَ أَخْ لَهُ مِنْ قَبْلُ » (١) .

ولذلك نجد المعربين والمفسرين يقدرون «قد» قبل الفعل الماضي اذا وقع جواباً للشرط مقترناً بالفاء كقوله تعالى في سورة يوسف: «وَإِنْ كَانَ قَدِيصُهُ قُدَّ مِنْ دُبُر فَكَذَبَت وَهُوَ مِنَ الصَّادِقِينَ » (٢). ونحو قوله تعالى في سورة النمل:

رُ مَنْ جَاءَ بَالحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُمْ مِنْ فَزَع يَوْمَئِذ آمِنونَ. وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ في النارِ . . . » (٣)

ومن بدائع أسلوب القرآن أنه يتصرف في الحملة تصرفاً لاتلحق به قواعد النحاة وعلماء البلاغة ، فيأتي بالحملة الخبرية لمعنى الانشاء

<sup>(</sup>١) الآية / ٧٧

<sup>(</sup>٢) الآية / ٢٠٧

<sup>(</sup>٣) الآية ٩٠

كالأمر والنهي ، وهو تلطف في الدخول الى النفس وبلوغ الغاية من الخطاب .

من ذلك قوله تعالى في سورة البقرة:

« وَإِذ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لا تَعْبُدُونَ إِلا الله »(١).

#### وقوله تعالى:

« وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُم لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُم وَلَا تُخْرِجُونَ أَنْفُسَكُم مِن ديارِكُم "(٢) .

والزمخشري يفسر هذا الاستعمال تفسيراً يبلغ غاية الاصابة فيقول: إخبار في معنى النهي كما تقول: تذهب إلى فلان تقول له كذا تريد الأمر وهو أبلغ من صريح الأمر والنهي ، لأنه كأنه سورع الى الامتثال والانتهاء فهو يخبر عنه (٣).

وشبيه بذلك قوله تعالى في سورة الصف:

« يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا هَلُ أَدَلُّكُمْ عَلَىٰ تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِن عَذَابِ ٱلسِيمِ ، ثُوْمُنُون بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُون فِي سَبِيلِ ٱللهِ »(٤).

جيّ بالفعل المضارع لمعنى الأمر ، والمقام يقضي بذلك ويوحي

<sup>(</sup>١) الآية / ٢٨

<sup>(</sup>٢) الآية / ٨٤ من سورة البقرة

<sup>(</sup>۳) الكشاف ج ۱ ص / ۷۸ ـ ۷۹

<sup>(</sup>٤) الآية /٩، ١٠

به ، واسلوب الخطاب من اوله لطيف المدخل رفيق رقيق ، الا ترى الاستفهام في جملته المليئة بالرفق والمحبة ، إنه لايناسبه صريح الأمر بحال ، ولذلك جيء بالفعل المضارع لمعنى الأمر ودليل ذلك أنه أجيب بعد ذلك بقوله تعالى :

« يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ويُدْخِلْكُمْ جَنَاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا ٱلأَنهَارُ » (١). والفعل مجزوم لوقوعه في جواب الطلب .

ومثل هذا التصرف في الأسلوب تضيق به قواعدهم ، ولايتسع له فهمهم لقضايا التركيب ومسائله ، وهو أدخل في علم المعاني الذي سلخوه من النحسو أو سلخوا النحو منه فأحالوه يبسأ لاماء فيه ولا رواء.

ولولا أن الزمخشري معرق في فهم الأساليب عميق في ذوقها وفي التمييز بينها لما ألفيناه يصيب غاية المعنى وغاية مرماه .

ومن مزايا العبارة القرآنية هذا التصرف في الأساليب تصرف عجز النحاة أن يلحقوه أو يدركوا شأوه .

ومن أمثلة ذلك صور التعجب التي لا تعرفها كتب النحو ولا قواعد النحاة ، ولكن الزمخشري بصادق حسه ومرهف ذوقه بلغ مرماها وأحاط بمعناها .

قال تعالى في سورة المدثر:

« إِنَّهُ فَكُرَ وَقَدَر مَ فَقُتِل كَيْفَ قَدُر ) . فَقُتِل كَيْفَ قَدْر ) (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة الصف الآية / ١٢

<sup>(</sup>٢) الآية / ١٨ ، ١٩

يقول الزمخشري: تعجيب من تقديره وإصابته فيه المحز ورميه الغرض ....

ومعنى قول القائل قتله الله ما أشجعه وأخزاه الله ما أشعره ، الإشعار بأنه قد بلغ المبلغ الذي هو حقيق بان يحسد عليه ويدعوعليه حاسده بذلك (١).

ومثل ذلك قوله تعالى في سورة عبس:

« قُتل الإنسان ما أكفره » (٢).

ومن ألوان التعجب في القرآن الكريم نحو قوله تعالى في سورة الحاقة «وما هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرِقَلِيلاً ما تُذكّرون (٣). ولابقول كاهن قليلاً ما تَذكّرون (٣). يقول الزمخشري في تفسيره: والمعنى: ما أكفركم وما أغفلكم (٤) إن أساليب العبارة القرآنية ذخيرة لا يمكن أن يحيط بها مشل هذا البحث أو يستقصيها استقصاء، وحسبه أن يلم بأطلسواف منها ويدل عليها. وهي معين ثر غدق يفتح لذي الذوق والحسس اللغوي آفاقاً في فهم الأساليب و ذوقها رحيبة مشرقة.

ويزيح عن نحو العربية عقاباً صنعها قصور الفهم وضيق الأفق عند كثير ممن أسسوا قواعد النحو وأحكموا مغاليقها في غير طائل. ولعل هذه الأساليب الرفيعة واجدة في الباحثين ممن وهبوا

<sup>(</sup>۱) الكشاف ج ٤ ص / ١٥٨

<sup>(</sup>٢) الآية / ١٧

<sup>(</sup>٣) الآية / ١٤، ٢٤

<sup>(</sup>٤) الكشاف ج٤ ص / ١٣٧

فضيلة الصبر والأناة والراح من الوقت والولوع بالبحث من يؤثرها عا تستحة من حهد قدم و وقت ثمن .

مما تستحق من جهد قيم ووقت ثمين .
وغاية هذه البلغة أن تكون حجراً في بناء ، أو نبتة في حديقة غناء ، وأن تكون ثمرتها كفاء للنية التي قادت إليها وبعثت الهمة للحرص عليها .

•

والله من وراء القصد، إنه نعم المولى ونعم النصير.

### ذبت الكتاب

|                | الصفحة     |
|----------------|------------|
| المقدمة        | *          |
| تمهيد          | ٦          |
| المبتدأ والحبر | 11         |
| الفعل والفاعل  | . **       |
| المفعسول       | 40         |
| حذف القول      | 4          |
| حرف الحر       | ٥ ٠        |
| غير وسوي       | 7 1        |
| المصدر، حروفه  | 7          |
| اسم الفاعل     | <b>\</b> \ |
| جملة النفي     | ٨٦         |
| أساليب قرآنية  | 94         |
| جملة الحال     | 97         |